Obra reproducida sin responsabilidad editorial

La esencia del
cristianismo

Ludwing Feuerbach

%Hﬂ



Advertencia de Luarna Ediciones

Este es un libro de dominio publico en tanto
gue los derechos de autor, segun la legislacion
espafiola han caducado.

Luarna lo presenta aqui como un obsequio a
sus clientes, dejando claro que:

1) La edicibn no esta supervisada por
nuestro departamento editorial, de for-
ma que no nos responsabilizamos de la
fidelidad del contenido del mismo.

2) Luarna so6lo ha adaptado la obra para
gue pueda ser facilmente visible en los
habituales readers de seis pulgadas.

3) A todos los efectos no debe considerarse
como un libro editado por Luarna.

www.luarna.com




INDICE

Prélogo de Ludwig Feuerbach a la prime-
ra edicion alemana.

Préologo de Ludwig Feuerbach a la se-
gunda edicion alemana.

INTRODUCCION

CAPITULO I. La esencia del hombre.
CAPITULO II. La esencia de la religion.
PRIMERA PARTE

LA ESENCIA VERDADERA, O SEA AN-
TROPOLOGICA, DE LA RELIGION

CAPITULO lII. Dios, la esencia de la inte-
ligencia.

CAPITULO 1V. Dios como esencia moral
o ley moral.



CAPITULO V. El secreto de la encarna-
cién, o sea Dios como ser sentimental.

CAPITULO VI. El secreto de Dios que su-
fre.

CAPITULO VII. El misterio de la Trini-
dad y la madre de Dios.

CAPITULO VIII. El secreto del logos y de
la semejanza divina.

CAPITULO IX. El misterio del principio
creador de Dios.

CAPITULO X. El misterio del misticismo
o de la naturaleza en Dios.

CAPITULO XI. El secreto de la Providen-
ciay de la creacion proveniente de la nada.

CAPITULO XII. El significado de la crea-
cién en el judaismo.



CAPITULO XIIl. La omnipotencia del
sentimiento o el secreto de la plegaria.

CAPITULO XIV. El secreto de la fe. El se-
creto del milagro.

CAPITULO XV. El secreto de la resurrec-
cién y del nacimiento sobrenatural.

CAPITULO XVI El misterio del Cristo
cristiano o sea del Dios personal.

CAPITULO XVII La diferencia entre el
cristianismo y el paganismo.

CAPITULO XVIII El significado cristiano
del celibato libre y de la vida monastica.

CAPITULO XIX  El cielo cristiano o la
inmortalidad personal.

SEGUNDA PARTE



LA ESENCIA FALSA, O SEA TEOLOGI-
CA, DE LARELIGION

CAPITULO XX. El punto de vista esencial
de lareligion.

CAPITULO XXI. La contradiccion en la
existencia de Dios.

CAPITULO XXII. La contradiccién en la
revelacion de Dios.

CAPITULO XXIII. La contradiccion en la
esencia de Dios en general.

CAPITULO XXIV. La contradiccion en la
doctrina especulativa de Dios.

CAPITULO XXV. La contradiccion en la
Trinidad.

CAPITULO XXVI. La contradiccion en los
Sacramentos.



CAPITULO XXVII. La contradiccion entre
la fe y el amor.

CAPITULO XXVIII. Aplicacion final.

APENDICE. Explicaciones, observacio-
nes, citas.



PROLOGO
A la primera edicion alemana

Las ideas del autor sobre religion y cris-
tianismo, teologia y filosofia especulativa de la
religion, que fueron publicadas en diferentes
trabajos -en forma ocasional, aforistica y polé-
mica-, las encontrard el lector concentradas en
la presente obra en forma més orgénica y fun-
damentada. El autor las ha ampliado o reduci-
do, moderado o afinado segun fuera necesario;
pero en ningun caso las ha agotado, por la sen-
cilla razon de que es enemigo de toda generali-
zacion categorica; como en todos sus libros, ha
perseguido también en éste un objeto comple-
tamente distinto.

La presente obra contiene los elementos,
obsérvese bien, solamente los elementos criticos
para la creacion de una filosofia positivista de
la religién o revelacion; naturalmente, no de
una filosofia en el sentido ingenuo de la mito-
logia cristiana, que acepta cualquier cuento de



hadas de la historia como si fuera un hecho, -ni
tampoco en el sentido pedantesco de la filosofia
especulativa de la religion, que toma los articu-
los de la fe por una verdad l6gico-metafisica, tal
como lo ha hecho la escoléstica.

La filosofia especulativa de la religion sa-
crifica la religién a la filosofia, y la mitologia
cristiana sacrifica la filosofia a la religion; aqué-
lla convierte la religion en un juego de la arbi-
trariedad especulativa, y ésta convierte la razén
en un juego del materialismo religioso. La filo-
sofia de la religién s6lo permite a la religion
decir lo que ella misma ha pensado y lo que
sabe expresar por si mucho mejor. La mitologia
deja hablar a la religién en lugar de la razon;
aquélla, incapaz de salir de si misma, convierte
las iméagenes de la religion en sus propias ideas;
ésta, incapaz de volver a si misma, convierte las
imégenes en cosas reales.

Se comprende que la filosofia y la reli-
gion, en el sentido general, es decir, si se pres-



cinde de su diferencia especifica, son idénticas
y, dado que es el mismo ser el que piensa y el
qgue cree, también las iméagenes de la religion
expresan a la vez ideas y cosas. M&s aun: cada
religion determinada, cada creencia es a la vez
un modo de pensar, pues es completamente
imposible que hombre alguno crea algo que
contradiga hasta a su propia manera de pensar
y de imaginar. Por eso el milagro no contiene
para el creyente nada que contradiga a la razén,
mas bien es algo muy natural, algo asi como
una consecuencia légica de la omnipotencia
divina, la cual, a su vez, también es para él una
idea muy natural. En efecto, para el creyente la
resurreccion de la carne del sepulcro, por ejem-
plo, es tan natural como la vuelta del sol des-
pués de su puesta, como el despertar de la pri-
mavera después del invierno, como la forma-
cioén de la planta de la semilla sembrada en la
tierra. S6lo cuando el hombre ya no armoniza
con su fe, es decir, cuando la fe ya no es para él
una verdad con la que se compenetra, recién



entonces nota con mas claridad la contradiccion
entre la fe o la religion y la razén. Por cierto,
también la misma fe reconoce sus objetos como
inconcebibles, y contradictorios a la razén; pero
la fe distingue entre razén cristiana y pagana,
entre razéon iluminada y razén natural. Esta
diferencia, sin embargo, no dice mas que sélo
para el infiel los objetos de fe son irracionales;
pero el que cree, estd convencido de su verdad,
y para él constituyen la razén mas sublime.

Pero también en esta armonia entre la fe
cristiana o religiosa y la razén cristiana o reli-
giosa, subsiste todavia una diferencia esencial
entre la fe y la razon, ya que la fe no puede
prescindir de la razén natural, y menos todavia,
deshacerse de ella. Ahora bien, esta razén natu-
ral es nada menos que la razon por excelencia,
es la razén general, es la razon basada en ver-
dades y leyes generales; en cambio, la fe cris-
tiana; o lo que es lo mismo, la razon cristiana,
es un conjunto de verdades especiales, de privi-



legios y exenciones especiales; luego, una razén
especial. Dicho més claramente todavia: la
razon es la regla y la fe es la excepciéon de la
regla. Por eso, hasta cuando hay una armonia
perfecta, la colisibn entre ambas razones es
inevitable; pues el caracter especial de la fe y el
caracter universal de la razén no coinciden per-
fectamente; queda siempre un exceso de razén
libre que ha de sentirse, por lo menos en ciertos
momentos, en contradiccion con la razon ligada
a los dogmas de la fe. De esta manera la dife-
rencia entre la fe y la razon se convierte en un
hecho psicolégico.

La esencia de la fe no consiste en la coin-
cidencia de la fe con la razén general sino en su
diferencia. El caracter especial es el condimento
de la fe. Por eso su contenido mismo esté ligado
a un tiempo histérico y determinado, a un lu-
gar determinado y a un nombre determinado.
Identificar la fe con la razén seria extinguir la
diferencia entre ambas. Si, por ejemplo, la cre-



encia en el pecado de Adan no dijera otra cosa
sino que el hombre, por su naturaleza, no es asi
como debe ser, entonces atribuiria a ese hecho
s6lo una verdad general y racional, una verdad
gue conoce cada hombre y que afirma hasta el
salvaje con el solo hecho de que cubre su des-
nudez con una piel. ;Pues qué otra cosa signifi-
ca ese pedazo de piel sino que el individuo
humano, por su naturaleza, no es asi como de-
be ser? Por cierto, el pecado de Adan contiene
esa idea general como fundamento; pero aque-
llo que lo convierte en un objeto de la fe, en una
verdad religiosa, es precisamente aquello espe-
cial y diferente que no coincide con la razon
general.

Debe existir siempre y necesariamente,
por supuesto, una relacion entre la reflexién y
los objetos de la religidon, una relacion que, en
nuestro concepto, ilumina dichos objetos pero
gue, en el sentido de la religién o por lo menos
de la teologia, los disuelve y destruye. Por eso



la presente obra aspira a demostrar que los mis-
terios sobrenaturales de la religion tienen por
base verdades muy sencillas y naturales. Para
eso es imprescindible tener en cuenta la dife-
rencia esencial entre la filosofia y la religion; de
lo contrario, se corre el peligro de explicar la
religion por ella misma. La diferencia esencial
entre la religion y la filosofia la fundamenta,
empero, la imagen. La religion es dramatica por
su naturaleza. Dios mismo es un ser dramatico,
es decir, un ser personal. Quien le quita a la
religion la imagen, le quita su cosa real y tiene
solamente en sus manos un caput mortuum. La
imagen es, en su calidad de imagen, una cosa.

En esta obra las imégenes de la religion
no seran convertidas en ideas -por lo menos no
en el sentido de la filosofia especulativa religio-
sa- ni serén convertidas en cosas; sino que seran
consideradas como imégenes, vale decir, que la
teologia sera tratada no como una pragmato-
logia mistica, tal como lo hace la mitologia cris-



tiana, ni como ontologia, tal como lo hace la
filosofia especulativa religiosa, sino como pato-
logia psiquica.

El método seguido en este libro por el
autor es absolutamente objetivo, tanto como el
método de la quimica analitica. Por eso, donde
es necesario y posible, se cita documentos pro-
batorios, en parte en el mismo texto, en parte en
las notas del apéndice, para legitimar las con-
clusiones obtenidas por el anélisis, vale decir,
para demostrar que estas confusiones son obje-
tivamente fundadas. Por lo tanto, si los resulta-
dos de este método son llamativos e ilegitimos,
entonces habrad que ser tan justo como para
atribuirlo no al método sino al objeto.

El hecho de que el autor haya buscado
sus testimonios en el acervo de los siglos pasa-
dos tiene su razon de ser. También el cristia-
nismo ha tenido sus tiempos clasicos, y sélo
aquello verdaderamente grande y clasico es
digno de ser pensado; lo demas pertenece al



foro de lo comico o de la satira. Por lo tanto,
para poder estimar el cristianismo como un
objeto digno de consideracion, el autor debid
prescindir del cristianismo disoluto y sin caréc-
ter, confortable, literario, versatil, epicareo de
hoy, y ha tenido que remitirse a los tiempos en
gue la novia de Cristo era todavia una virgen
casta e inmaculada, que aun no habia entreteji-
do en la corona de espinas de su novio celeste
los mirtos y rosas de la venus pagana, para no
desmayarse ante el aspecto de un Dios tortura-
do; tiempo en que ella, pobre por cierto, en te-
soros terrestres, se sentia sin embargo suma-
mente rica y feliz en el goce de los secretos de
un amor sobrenatural.

El cristianismo de hoy no tiene otros tes-
timonios que los de su sordidez y raquitismo.
Si acaso aun poseyera algo, no lo tendria por si
mismo, pues vive de la limosna del pasado. En
efecto, si el cristianismo moderno hubiera sido
objeto digno de una critica-filosofica, el autor se



habria ahorrado la labor de la reflexién y del
estudio que le ha costado esta obra. Pues lo que
en este libro serd demostrado; por decir asi, a
priori, 0 sea, el hecho de que el secreto de la
teologia es la antropologia, ha sido evidencia-
do, hace mucho, a posteriori por la historia de la
teologia. La historia del dogma, mejor dicho de
la teologia en general, es la critica del dogma y
de la teologia. La teologia ha sido convertida,
desde hace mucho, en una antropologia. De
esta manera la historia ha realizado y converti-
do en un objeto de la conciencia lo que de por si
-y por ello el método de Hegel es completamen-
te exacto e histéricamente fundado- era la esen-
cia de la teologia.

Pero aunque la infinita libertad y personali-
dad del mundo moderno se ha apoderado de la
religion cristiana y de la teologia, de tal manera
que la diferencia entre el Espiritu Santo, como
productor de la revelacion divina, y el espiritu
humano, como consumidor, fuera anulado,



siendo el contenido sobrenatural y sobrehuma-
no del cristianismo desde hace mucho comple-
tamente naturalizado y antropomorfizado, la
esencia sobrehumana y sobrenatural del anti-
guo cristianismo sigue, a pesar de esto, por lo
menos como un espectro, todavia en la con-
ciencia de los hombres, aun en nuestro tiempo
y religién, debido a la indecision humana y la
falta de caracter. Habria sido, sin embargo, ta-
rea sin ningun interés filosofico, si el autor se
hubiera propuesto demostrar en este trabajo
gue dicho espectro moderno sélo es una ilusion
y un engafio del hombre. Los espectros son
sombras del pasado y, en consecuencia, nos
imponen esta pregunta: ¢Qué ha sido alguna vez
ese espectro, cuando era todavia un ser de carne y
sangre?

El autor debe pedir al lector que no olvide
gue si escribe cosas de tiempos pasados, no las
escribe sino en funcion del presente y para el
tiempo presente; por lo tanto, que no pierda de



vista el espectro actual, mientras contempla la
esencia original, y que recuerde, finalmente,
gue por mas que el contenido de esta obra sea
patolégico o fisiolégico, sin embargo, su objeto
es a la Vez terapéutico y practico.

Ludwig Feuerbach



PROLOGO
A la segunda edicion alemana

Los juicios absurdos y pérfidos que han
sido emitidos sobre este libro a raiz de su apari-
cibn no me han causado ninguna extrafieza,
pues no esperaba otros ni podia esperarlos ra-
zonablemente. He tenido la increible osadia de
decir ya en el preambulo que también el cristia-
nismo ha tenido sus tiempos cléasicos y que sélo lo
verdaderamente grande y clasico es digno de ser
pensado y que lo demas pertenece al foro de la satira,
de lo cdmico; que yo, por lo tanto, para poder consi-
derar el cristianismo como un objeto digno de pen-
sar, prescindo del cristianismo disoluto, sin caracter,
confortable, literario, versatil, epictreo, de hoy...

El tono del alto mundo social, el tono neu-
tro, sin pasion, rebosante de ilusiones y menti-
ras convencionales, es, pues, el tono reinante, el
tono normal del tiempo moderno, tono en el
cual no solamente las cuestiones politicas -cosa
gue se comprende- sino también los asuntos



religiosos y cientificos, vale decir, los males de
nuestro tiempo, deben ser tratados. La simula-
cién es la esencia del tiempo actual. Simulacion
es nuestra politica, simulacién nuestra moral,
simulacién nuestra religion y nuestra ciencia. El
gue dice la verdad es un impertinente, un in-
moral; en cambio, el que en realidad actua in-
moralmente, pasa por un ser moral; la verdad,
en nuestro tiempo, es inmoralidad. Moral y
hasta moral autorizada y honrada es la nega-
ciéon intrinseca del cristianismo que adopta la
apariencia de una afirmacion del mismo; pero
la verdadera negacién moral del cristianismo,
la negacion que confiesa serlo, es conceptuada
inmoral.

Se considera moral la arbitrariedad que
niega un articulo fundamental de la fe cristiana
afirmando el otro -o simulando afirmarlo-pues
el que niega un solo articulo de fe, los niega
todos, como dijo Lutero; pero la liberacion ver-
dadera del cristianismo por una necesidad



intrinseca, es considerada inmoral... En una
palabra: moral es solamente la mentira, porque
ella esquiva y esconde el mal de la verdad o, lo
gue es lo mismo, la verdad del mal.

Pero precisamente por ello la grita contra
mi libro no me ha desconcertado en lo mas
minimo; mas bien he sometido esta obra nue-
vamente a una critica severa historica y filosofi-
ca, librdndola en lo posible de sus defectos for-
males y enriqueciéndola con nuevas ideas y
testimonios histdricos. He interrumpido paso
por paso el desarrollo de mi anélisis, refirman-
do mis aseveraciones con documentos histori-
cos, y espero que ahora el mundo se conven-
cerd y, si no se empefa en ser ciego, confesara
-aun contra su voluntad- que mi libro es una
traduccion fiel y exacta del lenguaje oriental de
la fantasia, propio de la religion cristiana, a un
lenguaje més accesible. Otra cosa: mi libro no
quiere ser sino una traduccion fiel, o dicho me-
taféricamente, un andlisis empirico-historico-



filosofico, una explicacién, en fin, del enigma
gue representa la religion cristiana. . .

Ludwig Feuerbach



INTRODUCCION
CAPITULO PRIMERO

La esencia del hombre

La religibn descansa en la diferencia
esencial que existe entre el hombre y el animal
-los animales no tienen ninguna religion-. Los
antiguos naturalistas, careciendo de un criterio
cientifico, atribuian al elefante, entre otras par-
ticularidades loables, también la virtud de la
religiosidad; pero la religion del elefante perte-
nece al reino de las fabulas.

Cuvier, uno de los méas grandes conoce-
dores del reino animal, sostiene, a base de ob-
servaciones propias, que el elefante no tiene
fuerza intelectual mayor que la del perro.

Pero, ¢en qué consiste esa diferencia
esencial que hay entre el hombre y el animal?
La contestacion mas sencilla y mas generaliza-
da, y también la mas popular, es: en la concien-



cia -pero no la conciencia, en el sentido de una
sensacion de si mismo, de una fuerza de distin-
cién sensual, de la percepcion y hasta de un
juicio de los objetos sensibles segun caracteris-
ticas determinadas y perceptibles, pues seme-
jante conciencia no puede negarse a los anima-
les. En cambio la conciencia, en el sentido es-
tricto, sélo se encuentra alli donde un ser tiene
por objeto de reflexion su propia esencia, su
propia especie. El animal, por cierto, puede
tener como objeto de su observacion la propia
individualidad y por eso, tiene la sensacién de
si mismo, pero no puede considerar esa indivi-
dualidad como esencia, como especie. Por con-
siguiente le falta a aquella conciencia que deri-
va su nombre del saber. Donde hay conciencia,
alli existe la facultad del saber, y con ello la
ciencia. La ciencia es la conciencia de las espe-
cies. En la vida, nosotros tratamos con los indi-
viduos; en la ciencia, con las especies. Pero sélo
un ser cuyo objeto de reflexién es su propia
especie, su propia ciencia, puede tener por obje-



to de reflexion otras cosas 0 seres, segun su
naturaleza esencial.

Por eso el animal tiene solamente una vi-
da sencilla. EI hombre, en cambio, posee una
vida doble, pues para el animal la vida interior
se identifica con la exterior. El hombre, empero
tiene una vida interior y una exterior. La vida
interior del hombre es la vida en relacion a su
especie, a su esencia. El hombre piensa, quiere
decir, conversa, habla consigo mismo. El ani-
mal no puede ejecutar ninguna funcion propia
de su especie sin otro ser fuera de él, pero el
hombre puede ejecutar la funcidn propia de su
especie, 0 sea: la de pensar y la de hablar -pues
ambas son verdaderas funciones de la especie-,
independientemente de otro individuo. El
hombre es a la vez para si mismo el yo y el tu:
él puede colocarse en el lugar del otro, preci-
samente porgue no solamente su individuali-
dad, sino también su especie y su esencia, son
los objetos de su reflexion.



La esencia del hombre que lo distingue
del animal no es solamente la causa, sino tam-
bién el objeto de la religion. Pero la religion es
la conciencia del infinito; es, por lo tanto, la
conciencia que tiene el hombre, de su esencia
no finita, no limitada, sino infinita. Y no puede
ser otra cosa; pues una esencia verdaderamente
finita no tiene ni la mas remota idea, por no
decir conciencia, de un ser infinito; porque el
limite del ser es también el limite de la concien-
cia. La conciencia de una oruga, cuya vida y
esencia estd limitada a determinadas especies
de plantas, no se extiende tampoco hasta mas
alla de ese terreno limitado: ella distingue estas
plantas de las demaés; pero més no sabe. A se-
mejante conciencia limitada, que justamente
por su limitacion es infalible, la llamamos por
eso instinto y no conciencia. La conciencia, en el
sentido riguroso o propio de la palabra, es in-
separable de la conciencia del infinito; la con-
ciencia limitada no es ninguna conciencia: la
conciencia es esencialmente de un caracter uni-



versal e infinito. La conciencia del infinito no es
otra cosa que la conciencia de la propia infini-
tud. En otras palabras, en la conciencia del infi-
nito el hombre consciente tiene por objeto de su
conciencia la infinitud de su propia esencia.

Pero ,como es entonces la esencia del
hombre de la cual éste es consciente, o en qué
consiste la especie, la humanidad propiamente
dicha en el hombre? Consiste en la razén, en la
voluntad y en el corazén. Para que el hombre
sea perfecto, debe tener la fuerza del raciocinio,
la fuerza de la voluntad y la fuerza del corazon.
La fuerza del raciocinio es la luz de la inteligen-
cia; la fuerza de la voluntad es la energia del
caracter y la fuerza del corazon es el amor. La
razon, el amor y la fuerza de la voluntad, son
perfecciones, son las fuerzas mas altas, son la
esencia absoluta del hombre como hombre y el
objeto de su existencia. EI hombre existe para
conocer, para amar y para querer. Pero ;cual es
el objeto de la razon? Es la razon. ;Y el amor?



Es el amor. ;Y el de la voluntad? Es la libertad
de la voluntad. Nosotros conocemos para cono-
cer, amamos para amar y queremos para que-
rer, esto es, para ser libres. La esencia verdade-
ra es un ser que piensa, ama y quiere. Veraz,
perfecto y divino es solamente lo que existe por
si mismo. Pero ése es el amor, ésa es la razon,
ésa es la voluntad. La trinidad divina en el
hombre que existe por encima del hombre in-
dividual, es la unidad de la razén, del amor y
de la voluntad. La razon (fuerza imaginativa,
fantasia, ideas, opinion), la voluntad y el amor
0 corazon, no son de ninguna manera fuerzas
gue el hombre tiene -pues él no puede existir
sin ellas; él es lo que es, solamente, por ellas-;
ellas constituyen, en calidad de elementos que
fundamentan su ser que él no tiene ni puede
hacer, aquellas fuerzas que lo animan, que lo
determinan y lo dominan -aquellas fuerzas ab-
solutas y divinas a las cuales no puede oponer
ninguna resistencia.



En efecto ;como podria resistir un hom-
bre sensible al sentimiento, un hombre amante
al amor, un hombre razonable a la razén?
¢Quién no ha experimentado la fuerza fascina-
dora de la musica? ¢Pero acaso es la fuerza de
la musica otra cosa que la fuerza de los senti-
mientos? La musica es el lenguaje del senti-
miento -el sonido es el sentimiento en alta voz,
es el sentimiento que se comunica. ;Quién no
ha experimentado el poder del amor, o por lo
menos no ha oido hablar de é1? ;Quién es mas
fuerte, el amor o el hombre individual? (Es el
hombre quien posee al amor o es mas bien el
amor quien posee al hombre? Cuando el amor
determina al hombre hasta a morir con alegria
por el ser querido, ¢esta fuerza que vence a la
muerte solo acaso es la propia fuerza indivi-
dual o no es mas bien la fuerza del amor? ;Y
cuél de los que verdaderamente han pensado,
no ha experimentado alguna vez la fuerza del
pensar, esa fuerza realmente tranquila y silen-
ciosa? Cuando estds absorto en pensamientos



profundos, cuando te olvidas de ti mismo y de
todo cuanto te rodea ¢eres ta el que domina la
razén o es mas bien ella la que te dominay ab-
sorbe? ¢No es acaso el entusiasmo por la ciencia
el triunfo mas bello que celebra la razén sobre
ti? (No es la fuerza del instinto de saber senci-
llamente una fuerza irresistible que vence a
todos los obsticulos? Cuando suprimes una
pasion, cuando reprimes una costumbre, en
una palabra cuando obtienes una victoria sobre
ti mismo, ¢es esa fuerza vencedora tu propia
fuerza personal en si, 0 no es mas bien la
energia de la voluntad la fuerza de la moral,
gue se apodera de ti en forma irresistible y que
te llena de indignacion contra ti mismo y contra
tus debilidades individuales?

Sin tener un objeto, el hombre es una na-
da. Grandes hombres ejemplares, hombres que
nos revelaron la esencia del hombre, confirman
esta verdad con su vida. Ellos tenian una sola
pasion predominante y fundamental: la realiza-



cion del objeto cuyo principal fin era lo més
esencial de su actividad. Pero el objeto al cual
se refiere esencial y necesariamente un sujeto,
no es otra cosa que la propia esencia objetivada
de ese sujeto, si este objeto es comun a varios
individuos que segun la especie son iguales,
pero segun la clase diferentes, entonces él es su
propia esencia pero objetivada, por 1o menos en
cuanto es el objeto de aquellos individuos
segun la diferencia que tienen.

De igual manera es el Sol el objeto comun
de los planetas; pero no es de la misma manera
el objeto para la Tierra como lo es para Mercu-
rio, Venus y Urano. Cada planeta tiene su pro-
pio sol, el sol que ilumina y calienta a Urano y
tal como lo ilumina y calienta, no tiene ninguna
existencia fisica (s6lo una astronémica, cientifi-
ca) para la Tierra; y el Sol no sélo aparece de
diferente manera, sino es también realmente
para los habitantes de Urano otro sol que para
los habitantes de la Tierra. La conducta de la



Tierra frente al Sol es, por eso y al mismo tiem-
po, una conducta de la Tierra frente a si misma
0 Ssea para con su propia esencia, pues la medi-
da del tamafo y de la intensidad de la luz en
gue el sol es el objeto de la Tierra, es también la
medida de la distancia que caracteriza la natu-
raleza propia de la Tierra. Cada planeta tiene,
por lo tanto, en el Sol el espejo de su propia
esencia.

De ahi que el hombre sea consciente de si
mismo debido al objeto: la conciencia del objeto
es, para el hombre, la conciencia de si mismo.

Por el objeto se conoce al hombre; en
aquél se manifiesta su esencia: el objeto es su
esencia manifestada, su verdadero yo objetivo.
Y esto, no solo vale por los objetos espirituales,
sino también por los perceptibles. También los
objetos mas remotos con respecto al hombre,
porque y en cuanto le son objetos, son revela-
ciones de la esencia humana. También la luna,
también el sol, también las estrellas le dicen al



hombre, condcete a ti mismo. EIl hecho de que ve
aquellos cuerpos y que los ve asi como los ve,
es un testimonio de su propia esencia. El ani-
mal sélo es representado por el rayo de luz ne-
cesario para la vida; el hombre en cambio se
emociona también por el rayo indiferente de las
estrellas mas remotas. S6lo el hombre tiene
alegrias y efectos puramente intelectuales; sélo
el hombre celebra fiestas puramente tedricas
para sus ojos. El ojo que contempla el firma-
mento, observando aquella luz que no le apro-
vecha ni le perjudica, que nada tiene de comun
con la Tierra y sus necesidades, ve en esta luz
su propia esencia, su propio origen. El ojo es de
una naturaleza celestial. Por eso el hombre se
eleva sobre la Tierra sélo con el ojo, por eso la
teoria empieza con la mirada hacia el cielo. Los
primeros filésofos eran astrénomos, el cielo
recuerda a los hombres su destino, o sea, que
no solamente son creados para obrar, sino tam-
bién para contemplar.



El ser absoluto, el Dios del hombre, es su
propia esencia. El poder que ejerce el objeto
sobre él, es por lo tanto, el poder de su propia
esencia. En forma anéloga el poder que ejerce el
objeto del sentimiento, es el poder del senti-
miento; y el poder que ejerce el objeto de la
razon es el poder de la razén misma; y final-
mente, el poder que ejerce el objeto de la volun-
tad es el poder de esta misma voluntad. El
hombre cuya esencia es determinada por el
sonido, domina el sentimiento, por menos
aquel sentimiento que encuentra en el sonido
su elemento correspondiente. Pero no es el so-
nido en si, sino el sonido expresivo, sensual,
sensitivo que tiene el poder sobre el sentimien-
to. El sentimiento sélo es determinado por lo
sensitivo, quiere decir, por si mismo, por su
propia esencia. En forma analoga lo es también
la voluntad y también la razon. Por lo tanto,
cualquiera que sea el objeto que se presente a
nuestra conciencia, siempre nos hacemos al
mismo tiempo conscientes de nuestra propia



esencia; no podemos activar otra cosa, sin acti-
vamos al mismo tiempo también a nosotros
mismos. Y dado que el querer sentir y pensar
son perfecciones, esencias y realidades, es im-
posible que percibamos con la razén la razon,
con el sentimiento la sensacién, y con la volun-
tad la voluntad, como fuerzas limitadas finitas,
es decir, fatiles; finito es un eufemismo para
fatil, finito es la expresion metafisica y tedrica;
fatil la expresion patoldgica y préactica. Lo que
es finito para la inteligencia es, fatil para el co-
razon. Pero es imposible que seamos conscien-
tes de la voluntad del sentimiento y de la razén
como de fuerzas finitas; porque cada perfec-
cién, cada fuerza y esencia es la verificacion y la
afirmacion inmediata de si misma. No es posi-
ble amar, querer y pensar, sin sentir estas acti-
vidades como perfecciones; no es posible perci-
bir que uno es un ser amante que quiere y que
piensa, sin sentir por ello una inmensa alegria.
La conciencia significa, para un ser, que es obje-
to de si mismo; por lo tanto, no es algo particu-



lar, no es algo diferente del ser que es conscien-
te de si mismo. De otro modo ¢cémo podria ser
consciente de si mismo? Por eso es imposible
ser consciente de una perfeccién como si fuera
una imperfeccion; es imposible sentir el senti-
miento como limitado e imposible pensar el
pensamiento como limitado.

La conciencia significa activarse a si mis-
mo, afirmarse a si mismo, amarse a si mismo;
significa alegria de la propia perfeccion. La
conciencia es el signo caracteristico de un ser
consciente; la conciencia sélo existe en un ser
satisfecho y perfecto. Hasta la propia vanidad
humana confirma esta verdad. EI hombre se
mira en el espejo; él tiene complacencia en su
figura. Esta complacencia es una consecuencia
necesaria y gratuita de la perfeccion, de la be-
lleza de su figura. La figura hermosa esté satis-
fecha en si misma; necesariamente se alegra de
si, necesariamente se complace en si misma.
Sélo es vanidad, cuando el hombre mira con



complacencia solamente su propia figura indi-
vidual; pero no cuando él admira su propia
figura humana. El debe admirar; no puede
imaginarse ninguna figura més bella, més su-
blime que la humana.

En verdad, cada ser se ama a si mismo,
ama lo que es y debe amarlo, la existencia es un
bien, todo lo que es digno de la existencia, dice Ba-
con, es digno también del saber. Todo lo que existe
tiene valor, es un ser dotado de distincion; por
eso se afirma, por eso se sostiene. Pero la forma
maés alta de la afirmacion de si mismo, aquella
forma que hasta es por si sola una distincién,
una perfeccion, un privilegio y un bien es la
conciencia.

Cada limitacion de la razén o de la esen-
cia del hombre en general, se debe a una equi-
vocacion o a un error. Por cierto el individuo
humano puede y debe sentirse limitado a reco-
nocerse como tal -pues en esto consiste su dife-
rencia del individuo animal-; pero s6lo puede



ser consciente de que es limitado y finito, por-
gue su objeto es la perfeccion, la infinitud de la
especie, ya sea como objeto del sentimiento o
de la conciencia o de la inteligencia. Cuando el
individuo humano atribuye su propia limita-
cidn a la especie, se debe esto a la equivocacion
de que se confunde con la especie -una equivo-
cacién que yo sepa que es exclusivamente mia,
me humilla, me avergiienza y me intranquiliza.
Por eso, para librarme de esta verglenza, de
esta intranquilidad, atribuyo los limites de mi
individualidad a una cosa inherente a la esencia
humana misma. Lo que para mi es inconcebible
lo sera también para los demas; luego ¢por qué
me preocupo de eso? pues no es culpa mia. No
es la culpa de mi inteligencia; es la culpa de la
inteligencia de la misma especie. Pero es una
locura, una locura ridicula y a la vez injuriosa
declarar como limitado y finito lo que constitu-
ye la naturaleza del hombre, la esencia de la
especie, que es la esencia absoluta, del indivi-
duo. Cada esencia se basta a si misma. Ninguna



esencia puede negarse a si misma, es decir, ne-
gar lo que es; ninguna esencia es para si misma
una esencia limitada. Cada esencia es mas bien
infinita en si y para si, lleva su Dios, su Ser Su-
premo, en si misma. Cada limite de una esen-
cia, existe sélo para otro ser que esti fuera y
por encima de él. La vida de la especie llamada
efimera, es extraordinariamente breve en com-
paracion con los animales que viven mas tiem-
po; vy, sin embargo, es para ella esta vida breve
tan larga como para otros una vida de afios. La
hoja en que vive la oruga es para ella un mun-
do, un universo infinito.

Lo que hace que un ser sea lo que es, es
precisamente, su fortuna, su riqueza y su or-
namento. ;Como seria posible considerar un
ser como no existente, sus riguezas como mise-
rias, su talento como estupidez? Si las plantas
tuvieran ojos, gusto y juicio, cada planta decla-
raria su flor como la més bella; pues su inteli-
gencia, su gusto, no alcanzaria més alla de la



fuerza esencial productiva. Lo que la fuerza
esencial productiva de una especie elabora co-
mo producto méximo, también su gusto y su
juicio debe reconocerlo y afirmarlo como lo més
sublime. Lo que afirma la esencia no pueden
negarlo la inteligencia, el gusto, el juicio; de lo
contrario la inteligencia y el juicio, ya no seran
la inteligencia y el juicio de ese determinado
ser, sino de algun otro. La medida de un ser es
también la medida de su inteligencia. Si un ser
es limitado, lo es también su sentimiento y su
inteligencia. Pero para un ser ilimitado, la inte-
ligencia limitada no es ninguna barrera; mas
bien se siente enteramente feliz y satisfecho de
ella; la siente, la alaba y la enaltece como una
fuerza soberbia y divina, y la inteligencia limi-
tada, a su vez, alaba al ser limitado cuya inteli-
gencia se le identifica. Ambas cosas coinciden
lo més exactamente. ;Como podrian desunirse?
La inteligencia es el campo visual de un ser.
Hasta donde llega tu mirada, alcanza tu ser y
viceversa. El ojo del animal no llega mas alla de



su necesidad y su ser tampoco crece més alla de
su necesidad. Y hasta donde llega tu ser, alcan-
za también su sensacién ilimitada de ti mismo,
y hasta alli eres Dios. La disension entre la inte-
ligencia y la esencia, entre la fuerza intelectual
y la fuerza productiva en la conciencia humana,
es, por un lado, sélo individual y sin significa-
do general; por el otro, sélo aparente. Quien
reconoce que sus poesias son malas, no es, en
su inteligencia y por ende tampoco en su esen-
cia, tan limitado como aquel que alaba con su
inteligencia sus malas poesias.

En consecuencia, si piensas en lo infinito,
piensas y afirmas la infinitud de la facultad
intelectual; si sientes lo infinito, sientes y afir-
mas la infinitud del poder sensitivo. El objeto
de la razdn es la razén que se tiene como objeto
a si misma,; el objeto del sentimiento es el sen-
timiento que se tiene como objeto a si mismo. Si
no tienes ningun sentido, ningun sentimiento
para la musica, entonces, ni con la mas bella



musica percibiras otra sensacion que la que te
causa el viento cuando sopla, o el arroyo que
susurra a tus pies. (Qué es, pues, lo que te
emociona, cuando oyes la musica? ;Qué perci-
bes en ella? ;Qué otra cosa que la voz de tu
propio corazon? Por eso soOlo el sentimiento
habla al sentimiento; por eso solo el sentimien-
to es comprensible al sentimiento, quiere decir,
a si mismo -es por eso que el objeto del senti-
miento es el sentimiento mismo-. La musica es
un mondlogo del sentimiento. Pero, también, el
dialogo del fil6sofo es en verdad sélo un moné-
logo de la razoén; la idea sélo habla a la idea. El
brillo multicolor de los cristales encanta a los
sentidos; a la razén sélo le interesan las leyes de
la cristalografia. Porque para la razon sélo pue-
de ser objeto lo razonable.

Por eso, todo lo que, en el sentido de la
especulacion trascendental, de la religion, tiene
solamente el significado de algo derivado, sub-
jetivo, humano o también de un medio, de un



organo, tiene en el sentido de la verdad el signi-
ficado de lo original, de lo divino, de lo esencial
y del objeto mismo. Si, por ejemplo, el senti-
miento es el érgano esencial de la religion, en-
tonces la esencia de Dios no expresa otra cosa
gue la esencia del sentimiento. El verdadero,
pero oculto sentido de la frase: El sentimiento es
el 6rgano de lo divino, es: El sentimiento es lo mas
noble, lo mas sublime y, por lo tanto, lo més divino,
en el hombre. ;Como podrias percibir lo divino
por el sentimiento, si éste no fuera de naturale-
za divina? Pues lo divino solo es percibido por
lo divino. Dios so6lo puede ser percibido por si
mismo. La esencia divina, percibida por el sen-
timiento, no es, en realidad, otra cosa que la
esencia del sentimiento deleitada consigo mis-
ma -el sentimiento feliz y embriagado de si
mismo.

Esto sélo ya se desprende por el hecho de
gue alli donde el sentimiento se convierte en un
organo del individuo y en la esencia subjetiva



de la religion, el objeto de ésta pierde su valor.
De esta manera, el contenido sagrado de la fe
cristiana, se ha convertido en una cosa indife-
rente, desde que han hecho el sentimiento co-
mo cosa principal de la religion. Si también
desde el punto de vista del sentimiento se atri-
buye todavia algun valor al objeto, lo tiene so-
lamente por el sentimiento, el cual posiblemen-
te sélo por razones contingentes se relaciona
con él. Si otro objeto excitara los mismos senti-
mientos, nos seria en igual modo bienvenido.
Pero el objeto del sentimiento sélo por eso se
nos hace indiferente, porque, donde se declara
el sentimiento como esencia subjetiva de la re-
ligién, dicho sentimiento es también, en reali-
dad, la esencia subjetiva de la religién, aunque
esto no se diga clara y directamente. Digo di-
rectamente, porque indirectamente se confiesa
por el hecho de que el sentimiento se declara
como tal religioso, luego se anula la diferencia
entre los sentimientos religiosos propiamente
dichos y los sentimientos irreligiosos o, por lo



menos, no religiosos -una consecuencia necesa-
ria desde el punto de vista que declara Unica-
mente el sentimiento como 6rgano de lo divino.
Pues, ¢qué otra cosa te induce a declarar el sen-
timiento como 6rgano de la esencia divina e
infinita a no ser la esencia y la naturaleza del
sentimiento? Pero la naturaleza del sentimiento
es general; ¢no es acaso, la naturaleza de todo
sentimiento especial, cualquiera que sea su ob-
jeto? ¢Qué es, por lo tanto, lo que hace de este
sentimiento un sentimiento religioso? ;Acaso lo
es un objeto determinado? Por cierto, no; pues
este objeto mismo solo es religioso cuando no
es objeto de la inteligencia fria o de la memoria,
sino del sentimiento. ;Qué diremos por lo tanto
de la naturaleza de los sentimientos, en que
cada uno de ellos, sin distincion, participa del
objeto? El sentimiento es, por lo tanto, declara-
do santo, s6lo porque es sentimiento; la causa
de su religiosidad es la naturaleza del senti-
miento, hasta en el mismo. Pero ¢no se ha de-
clarado de este modo el sentimiento como lo



absoluto, lo divino mismo? Cuando el senti-
miento es bueno y religioso por si mismo, es
decir, santo y divino, ¢acaso no lleva entonces
el sentimiento en si mismo a su Dios?

Pero si quieres, sin embargo, establecer
un objeto del sentimiento, declarando a la vez,
Yy no obstante, tu sentimiento como verdadero,
sin introducir en tu reflexién algo extrafo, ¢qué
otra cosa te queda que distinguir entre tus sen-
timientos individuales y la esencia general, o
sea; la naturaleza del sentimiento y separar la
naturaleza del sentimiento de las influencias
perturbadoras e impuras, ligadas al sentimiento
gue existe en ti, el individuo limitado? Por eso,
lo Gnico que puedes objetivar y declarar por
infinito y determinar cémo su esencia, es sola-
mente la naturaleza del sentimiento. No hay
aqui otra definicion de Dios que la siguiente:
Dios es el sentimiento puro, limitado y libre.
Cualquier otro Dios que pones aqui, es un Dios
impuesto a tu sentimiento por fuerzas extrafas.



El sentimiento es ateo en el sentido de la fe or-
todoxa y, como tal, la religion necesita un obje-
to externo. El sentimiento niega un Dios objeti-
vado -es en si mismo, Dios-. La negacion del
sentimiento exclusivo significa para el punto de
vista del sentimiento la negacion de Dios. Eres
solamente demasiado cobarde o demasiado
limitado como para confesar con tus palabras lo
gue tu sentimiento, subrepticiamente, afirma.
Ligado a consideraciones de orden social, inca-
paz de concebir la magnanimidad del senti-
miento, te asustas del ateismo religioso de tu
corazon y destruyes, dominado por este terror,
la unidad de tu sentimiento contigo mismo
imaginandote un ser objetivado, diferente de tu
sentimiento y lanzandote de este modo necesa-
riamente a las viejas preguntas y dudas, de si
existe un Dios o si no existe. Tales preguntas y
dudas han desaparecido y hasta son imposi-
bles, donde se declara como esencia de la reli-
gion el sentimiento. El sentimiento es, el poder
mas intimo que tienes y, sin embargo, es a la



vez, el poder méas independiente y mas diferen-
te de ti: se encuentra en ti y a la vez sobre ti; es
tu esencia més propia, pero que te domina co-
mo si fuera otro ser: en una palabra, es tu Dios.
¢Como quieres entonces distinguir de este ser
otro ser objetivado en ti? ;Como quieres ir mas
alla de tu sentimiento?

Pero el sentimiento ha sido indicado aqui
s6lo como un ejemplo. Lo mismo vale de cual-
quier otra fuerza, facultad, potencia, realidad y
actividad -el nombre es indiferente-, que se
defina como 6rgano esencial de un objeto. Lo
gue tiene subjetivamente, o sea, en el hombre,
el significado de la esencia, esto mismo lo tiene
también objetivamente, o sea en el objeto. El
hombre no puede ir més all4 de su esencia ver-
dadera. Por medio de la fantasia puede imagi-
narse individuos de otra clase que se supone
superior, pero jamas podra prescindir de su
especie, de su esencia. Las definiciones de esen-
cia que da de aquellos otros individuos, son



definiciones tomadas siempre de su propia
esencia, definiciones con las cuales, en verdad,
so6lo se representa y objetiva a si mismo. Por
cierto, hay fuera del hombre seres intelectuales
en los cuerpos celestes; pero suponiendo tales
seres, no cambiamos nuestro punto de vista -lo
enriguecemos cuantitativamente, no cualitati-
vamente-; pues del mismo modo que rigen alli
nuestras leyes estaticas, valen también alli las
leyes del sentimiento y del pensamiento que
nos rigen. En efecto, no suponemos de ningun
modo que haya vida en los demas cuerpos ce-
lestes con el objeto de encontrar alli seres dife-
rentes de nosotros, sino de encontrar seres
iguales 0 semejantes.

CAPITULO SEGUNDO
La esencia de la religion

Lo que hemos sostenido hasta ahora en
forma general, aun con respecto a los objetos
sensibles, de la relacion del hombre con el obje-



to, vale especialmente para nuestra relacion con
el objeto religioso.

En relacion a los objetos sensibles, la con-
ciencia del objeto se puede distinguir de la con-
ciencia de si mismo; pero referente al objeto
religioso, la conciencia del mismo y la concien-
cia de si mismo coinciden. El objeto sensible
existe fuera del hombre, el religioso se encuen-
tra en él, le es intrinseco -de ahi que sea un ob-
jeto que tampoco puede abandonar al hombre
como la conciencia de si mismo, le es intimo, y
hasta el méas intimo, el mas proximo objeto.
Dios, dice por ejemplo Agustin, nos estd mas
cerca que los cuerpos sensibles y corporales, y por
eso es mas facilmente conocible que ellos. El objeto
sensible es de por si algo indiferente, es inde-
pendiente del &nimo, de la fuerza intelectual; el
objeto de la religion, en cambio, es un objeto
exquisito: es el ser méas absoluto, méas sublime y
supremo; supone esencialmente un juicio criti-
co, o sea la diferencia entre lo divino y lo que



no es divino, entre lo que es digno de ser ado-
rado y lo que no lo es. Vale por lo tanto aqui sin
restriccion alguna; la tesis que afirma: el objeto
del hombre no es otra cosa que su esencia objetivada.
Asi como el hombre piensa, asi como él siente,
asi es su Dios; este es el valor que tiene el hom-
bre y este es el valor que tiene su Dios. La con-
ciencia de Dios es la conciencia que tiene el
hombre de si mismo, el conocimiento de Dios
es el conocimiento que tiene el hombre de si
mismo. Conoces al hombre por su Dios, y vice-
versa, por su Dios conoces al hombre; ambas
cosas son idénticas. Lo que para el hombre es
Dios, es su espiritu y su alma; y lo que es el
espiritu del hombre, su alma, su corazén, es
precisamente su Dios, y Dios es el interior reve-
lado, el yo perfeccionado del hombre; la reli-
gion es la revelacion solemne de los tesoros
ocultos del hombre, es la confesién de sus pen-
samientos intimos, la proclamacion publica de
sus secretos de amor.



Pero si la religion, la conciencia de Dios,
es llamada la conciencia del hombre de si mis-
mo, entonces esto no debe entenderse como si
el hombre religioso se diera cuenta de que su
conciencia de Dios es la conciencia de su esen-
cia; pues el defecto de esta conciencia motiva
precisamente la esencia particular de la reli-
gion. Para suprimir este error seria mejor decir:
la religion es la conciencia primaria pero indi-
recta que tiene el hombre de si mismo. Por eso,
la religion siempre precede a la filosofia, tanto
en la historia de la humanidad como en la his-
toria de cada individuo. El hombre busca su
esencia primaria fuera de si, antes de encon-
trarse en si mismo. La esencia propia le es, en
un principio, un objeto que pertenece a otro ser.
La religion es la esencia individual de la huma-
nidad; pero el nifio ve su esencia como si fuera
de otro hombre -el hombre, cuando nifio, se
objetiva como si fuera otro hombre-. Por eso la
evolucion historica en las religiones, consiste en
gue lo que en las religiones anteriores se consi-



deraba como objeto, ahora es considerado como
algo subjetivo, es decir, lo que antes se creia y
se adoraba como Dios, se sabe ahora que es
algo humano. La religion anterior es idolatria
para la posteridad: el hombre hizo adoracion
de su propia esencia. EI hombre se ha objetiva-
do, pero no se dio cuenta que el objeto era su
propia esencia; la religion posterior hace este
paso; cada progreso de la religion es, por lo
tanto, un conocimiento mas profundo de si
mismo. Pero cualquier religion que llama a sus
hermanas mayores idolatras, se exceptla a si
misma -y esto necesariamente, porque de lo
contrario ya no seria religion- de la suerte gene-
ral o sea de la esencia de la religion; pues atri-
buye a las demas religiones, lo que es la culpa
de la misma religion -si es que se puede hablar
de culpa-. Porque tiene otro objeto, otro conte-
nido, porque se ha elevado més arriba de las
influencias de las religiones anteriores, se cree
elevado sobre las leyes necesarias y eternas,
gue fundamentan la esencia de la religion y



cree que su objeto, su contenido, sea sobre-
humano. En cambio, el pensador advierte la
esencia de la religion oculta a ella misma, pues
el objeto del pensador es la religion que no
puede ser objeto de ella misma y nuestra teoria
consiste en demostrar que la contradiccion que
hay entre lo divino y lo humano es ilusoria, es
decir, que no es otra cosa que la contradiccion
gue existe entre la esencia humana y el indivi-
duo humano, que, por lo tanto, también el obje-
to y el contenido de la religion cristiana son
absolutamente humanos.

La religion, por lo menos la cristiana,
consiste en el comportamiento del hombre para
consigo mismo o, mejor dicho: para con su
esencia, pero considerando a esa esencia como
si fuera de otro. La esencia divina no es otra
cosa que la esencia humana o, mejor dicho: la
esencia del hombre sin limites individuales, es
decir, sin los limites del hombre real y material,
siendo esta esencia objetivada, o sea, contem-



plada y venerada como si fuera otra esencia
real y diferente del hombre. Todas las determi-
naciones de la esencia divina son por ello de-
terminaciones de la esencia humana.

Con respecto a los predicados, vale decir,
las propiedades o determinaciones de Dios, se
admite esto sin reparo; pero en ninguna forma
con respecto al sujeto, es decir: la esencia fun-
damental de sus predicados. La negaciéon del
sujeto se toma por irreligiosidad y por ateismo;
pero no la negacion de los predicados. En cam-
bio, lo que no tiene determinaciones, no puede
tampoco tener ningun efecto sobre mi; y lo que
no tiene ningun efecto, no tiene tampoco nin-
guna existencia. Anular todas las determina-
ciones equivale a anular la misma esencia. Una
esencia sin determinaciones es una esencia no
objetivada, y una esencia no objetivada es nula.
Por eso, si el hombre anula todas las determi-
naciones de Dios, éste sélo es un ser negativo,
nulo. Para el hombre verdaderamente religioso,



Dios no es un ser sin determinaciones, porque
para él es un ser verdadero y real. Por eso la
falta de determinacién de Dios y la falta de su
conocimiento, que es idéntica con aquélla, sélo
son el fruto de los tiempos recientes y un pro-
ducto de la incredulidad moderna.

Como la razon solo es y puede ser defini-
da como finita, donde el hombre ve lo absoluto
y lo verdadero en el placer sensual o en el sen-
timiento religioso, en la contemplacion estética
o en el espiritu moral, asi la imposibilidad de
conocer a Dios o de determinarlo, sélo puede
declararse y fijarse como dogma, donde este
objeto ya no tiene més intereses para la inteli-
gencia, donde la realidad solo gira alrededor
del hombre, y tiene para él la importancia del
objeto esencial, absoluto y divino; pero donde,
sin embargo, existe todavia, en oposicion a esa
corriente puramente mundana, un resto de la
antigua religiosidad. EI hombre se disculpa,
ante el resto de su conciencia religiosa, con la



imposibilidad de conocer a Dios en su tibieza
para con él y en su apego a este mundo; él nie-
ga practicamente a Dios, es decir, por el hecho
-pues es el mundo el que absorbe todos sus
pensamientos y sentimientos-, pero no niega a
Dios tedéricamente, no discute su existencia, la
admite. Pero esta existencia no le afecta, no le
incomoda; es una existencia negativa, es una
existencia sin existencia, una existencia que se
compadece a si misma -es una existencia cuyos
efectos no se pueden distinguir de la no exis-
tencia-. La negacion de predicados determina-
dos y positivos de la esencia divina, no es otra
cosa que la negacién de la religion, sélo que se
quiere retener la apariencia de una religion, a
fin de que no sea conocida como negacion. No
es otra cosa que un ateismo sutil y astuto. La
pretendida verglienza religiosa de hacer de
Dios, mediante predicados, un ser finito, sélo es
el deseo irreligioso de no querer saber mas na-
da de Dios, de desalojarlo de su espiritu. Quien
teme ser un ser finito, teme existir. Cualquier



existencia real, es decir, cualquier existencia
gue en realidad sea existencia, es una existencia
cualitativamente determinada. Quien cree se-
riamente, realmente y verdaderamente en la
existencia de Dios, no se escandaliza de las
propiedades de Dios, aunque algunas sean bas-
tante humanas. Quien no quiere ofender por su
existencia, quien no quiere ser aspero, que re-
nuncie a la existencia. Un Dios que se siente
ofendido por la determinacién, no tiene el cora-
je ni la fuerza de existir. La cualidad es el fuego,
el oxigeno, la sal de la existencia, la existencia
en si, es decir, una existencia sin cualidad, es
desabrida y sin sabor. Ahora bien; Dios no hay
mas que en la religién. Solo donde el hombre
pierde el gusto de la religion, donde, por lo
tanto, la religion misma es desabrida, solo alli
también la existencia de Dios se convierte en
una existencia sin sabor.

Pero hay todavia otra manera més suave
de la negacion de los predicados divinos. Se



admite, por ejemplo, que los predicados de la
esencia divina son finitos y especialmente, que
son determinaciones humanas; pero se rechaza
su negacion, hasta se les imparte proteccion,
alegandose que es necesario para el hombre
formarse ciertas ideas de Dios. Con respecto a
Dios, se asegura que estas determinaciones no
tienen importancia; pero para mi, si es que Dios
debe existir, no puede presentarse sino bajo la
forma de un ser humano o por lo menos pare-
cido al hombre. Pero esta diferencia entre lo
gue es Dios en si y lo que es para mi, destruye
la paz de la religion y es, ademas, una distin-
cion sin fundamento y sin realidad. Yo no pue-
do saber de ninguna manera si Dios es otra
cosa en si 0 para si como es para mi; asi como
es para mi; asi, él es todo para mi. Pues para mi
precisamente en esas determinaciones, bajo las
cuales existe para mi, reside su caracter absolu-
to; su esencia misma; él es para mi asi como
siempre y sOlo debe ser para mi. EI hombre
religioso con respecto a lo que es Dios para él



-de otra relacion no sabe nada- se siente ente-
ramente satisfecho: pues Dios es para él lo que
puede ser para el hombre. Mediante aquella
distincién, el hombre hace caso omiso de si
mismo, de su esencia, de su medida absoluta;
pero esta omision es solamente una ilusion.
Pues so6lo puedo hacer una diferencia entre el
objeto tal cual es en si y el objeto tal cual es para
mi, donde un objeto en realidad puede aparecer
bajo otra forma que aquella bajo la cual apare-
ce; pero no, donde aparece en tal forma como
me debe aparecer en conformidad con la medi-
da absoluta. Por cierto, mi representacion pue-
de ser subjetiva, es decir, tal que la especie no
esté ligada a ella.

En cambio, si mi imaginacién correspon-
de a la medida de la especie, la diferencia entre
el ser absoluto y el ser relativo ya no existe;
pues, esta imaginacion es absoluta. La medida
de la especie es la medida absoluta, es la ley y
el criterio del hombre. Pues la religion tiene la



conviccion de que sus ideas de Dios son las
Verdaderas y que, por lo tanto, cada hombre las
debe adoptar; cree que sus conceptos son las
ideas que la naturaleza humana debe formarse
necesariamente y hasta que son las ideas obje-
tivas emanadas de Dios mismo. Para cada reli-
gion, los dioses de las demas religiones sélo son
ideas vagas de Dios, mientras que la idea que
ella misma tiene de Dios, es Dios mismo, que
Dios es asi como ella lo representa, que es el
legitimo y verdadero Dios, tal como es en si. La
religion solo se basta con un Dios entero que no
tenga miramientos de ninguna clase; ella no
guiere solamente una apariencia de Dios, quie-
re a Dios mismo, a Dios en persona. La religion
renuncia a si misma, al renunciar a la esencia
de Dios; ya no es ella la verdad cuando renun-
cia a la posesion del Dios verdadero. El escepti-
cismo es el enemigo mortal de la religion. Pero
la diferencia entre el objeto y la idea, entre Dios
en si y Dios para mi, es una diferencia escéptica
y por lo tanto, irreligiosa.



Lo que es para el hombre el significado
del ser absoluto, lo que para él es el ser méaxi-
mo, el ser supremo; aquello en comparacion
con lo cual no puede figurarse nada mas subli-
me, es precisamente para €l la esencia divina.
¢Como podria, por lo tanto, preguntar el hom-
bre lo que es en si aquel objeto? Si Dios fuera
objeto para el péjaro, le seria solamente objeto
en forma de un ser dotado de alas: el pajaro no
conoce nada mas sublime, nada mas soberbio,
gue el hecho de estar provisto de alas. jCuan
ridiculo seria si este pajaro juzgara a mi Dios!
Me parece ser un péjaro, pero lo que es en si, lo
ignoro. El ser supremo es, pues, para el pajaro
precisamente la esencia del pajaro. Si le quitas a
éste la idea de la esencia del péjaro, le quitas la
idea de la esencia suprema. Por consiguiente
¢(como podria él preguntar si Dios en si esta
dotado de alas? Preguntar si Dios es en si tal
como es para mi, significa preguntar si Dios es
Dios, significa levantarse por encima de su
Dios, rebelarse contra él.



Por eso, donde una sola vez se apodera
del hombre la conciencia de lo que los predica-
dos religiosos sélo son antropomorfismos, es
decir, representaciones humanas, alli la duda y
la incredulidad se han apoderado de la fe. Y
so6lo es debido a la inconsecuencia de la co-
bardia del corazén y de la debilidad de la inte-
ligencia, que el hombre, desde esta conciencia,
no procede hasta la negacién formal de los pre-
dicados y desde ésta a la negacion de la esencia,
gue es la base de aquéllos. Si dudas de la ver-
dad objetiva de los predicados, debes dudar
también de la verdad objetiva del sujeto de es-
tos predicados. Si tus predicados son antropo-
morfismos, el sujeto de los mismos es un an-
tropomorfismo. Si amor, bondad y personali-
dad son determinaciones humanas, entonces,
también, la esencia de las mismas que tu les
supones asi como la existencia de Dios y la
creencia de que un Dios existe, son un antro-
pomorfismo, una suposicion absolutamente
humana. De donde sabes que la creencia en



Dios no sea una barrera de la imaginacion
humana. Seres més sublimes -y tu crees en la
existencia de ellos- son posiblemente tan armo-
niosos, que sin duda no existe ninguna tension
entre ellos y un ser superior. Conocer a Dios sin
serlo, conocer a la felicidad sin disfrutarla, es
una discrepancia, una desgracia. Los seres su-
periores no saben nada de esta desgracia; no
tienen ninguna idea fuera de lo que ellos son.

TU crees en el amor como en una propie-
dad divina, porque tU mismo amas; crees que
Dios es un ser sabio y bondadoso porque no
conoces algo superior en ti mismo que la bon-
dad, la inteligencia; y crees que Dios existe, 0
sea que Dios es un sujeto o un ser -lo que existe
es un ser, ya sea que lo determinen y nombren
como substancia o persona o de otra manera-
porque tu mismo existes y porque eres un ser.
No conoces ningun bien humano superior al de
amar, o al de ser bueno y sabio y del mismo
modo no conoces ninguna felicidad superior a



la de existir o de ser un ser. Pues la conciencia
de todo el bien, de toda la felicidad, esta ligada
a la conciencia de ser y de existir. Dios es un ser
existente por la misma razon por la cual él para
ti es un ser sabio, beato y bondadoso. La dife-
rencia entre las propiedades divinas, la esencia
divina, sélo consiste en que, a ti, la esencia y la
existencia no te parecen ser un antropomorfis-
mo; porque tu existencia incluye la necesidad
de que Dios sea un ser existente; las propieda-
des, en cambio, aparecen como antropomor-
fismos, porque la necesidad de ellas, o sea la
necesidad de que Dios sea sabio, bueno y justo,
etcétera, no incluye directamente una necesi-
dad idéntica con la existencia del hombre, sino
gue es originada por la conciencia y la accion
del pensamiento. Yo soy un sujeto, un ser, exis-
to independientemente de que sea sabio 0 no
sabio, bueno o malo. Existir es para el hombre
lo primordial, es la esencia fundamental de su
imaginacién en su representacion, es tal condi-
ciéon previa de los atributos. Por eso renuncia a



los atributos; en cambio, la existencia de Dios le
es una verdad concluyente, intangible, absolu-
tamente segura y objetiva. Sin embargo, aquella
diferencia es s6lo aparente. La necesidad del
sujeto sélo procede de la necesidad del atribu-
to. Eres un ser s6lo por ser un ser humano; la
certeza y la realidad de tu existencia sélo pro-
cede de la certeza y de la realidad de tus cuali-
dades humanas. Lo que es el sujeto procede
solamente del atributo; el atributo es la verdad
del sujeto, el sujeto es sélo el atributo personifi-
cado y existente. El sujeto y el predicado se
distinguen solamente como la existencia y la
esencia. La negacion de los predicados es por lo
tanto la negacion del sujeto. (Qué es lo que
gueda de la esencia humana, si le quitas las
propiedades humanas? Hasta en el lenguaje
comun se nombran las propiedades divinas: la
providencia, la sabiduria y la omnipotencia, en
lugar del ser divino.



Luego, la certeza de la existencia de Dios,
de la cual hemos dicho que para el hombre es
tan segura y hasta mas segura que la propia
existencia, solo depende de la certeza de la cua-
lidad de Dios; no es una certeza inmediata. Pa-
ra el cristiano, sélo la existencia del Dios cris-
tiano es segura; para el pagano sélo es segura la
existencia del Dios pagano. El pagano no du-
daba de la existencia de Jupiter, porque la esen-
cia de éste no le dio motivo para rechazarla,
porgue no podia imaginarse un Dios dotado
con otras cualidades, porque esa cualidad le era
certeza y verdad divina. So6lo la verdad del
predicado es la garantia de la existencia.

Lo que el hombre cree como verdad, se
representa directamente como realidad; porque
en un principio sélo es verdad por lo que es
verdad real en oposicion a lo que solamente
uno se imagina o suefia. El concepto del ser, de
la existencia, es el concepto primario y origina-
rio de la verdad. Con otras palabras, en un



principio el hombre hizo depender la verdad
de la existencia y recién mas tarde la existencia,
de la verdad. Ahora bien; Dios es el ser huma-
no contemplado como verdad maxima, pero
Dios, o lo que es lo mismo la religion, es tan
diferente como es diferente la manera en que el
hombre, hasta su vida, su propia vida, la conci-
be considerandola esencia suprema. Por eso,
esa manera en que el hombre concibe a Dios, le
es la verdad y por lo mismo la existencia su-
prema o mas bien la existencia misma; pues
solo la existencia suprema le es la existencia
propiamente dicha que merece este nombre.
Por eso Dios es un ser existente y real por la
misma razon por la cual es este ser determina-
do; pues la cualidad o determinacion de Dios
no es otra cosa que la cualidad esencial del
hombre mismo; pero solamente el hombre de-
terminado es lo que es; él tiene su existencia y
su realidad en su determinacion. Al griego no
se le pueden quitar sus cualidades griegas sin
quitarle su existencia. Por cierto, para una reli-



gion determinada, la certeza de la existencia de
Dios es por lo tanto inmediata; pues, asi como
es tan necesario, tan incondicional como que el
griego sea griego, tan necesario era que sus
dioses fuesen seres griegos y tan necesariamen-
te eran seres realmente existentes. La religion es
idéntica con la idea de la esencia del mundo y
del hombre que éste se forja a raiz de su esen-
cia.

Pero el hombre no estad por encima de su
intuicion esencial, sino que ella esta por encima
de él, ella lo anima, lo determina, lo domina. La
necesidad de una prueba, de una comparacion
de la esencia o cualidad con la existencia, la
posibilidad de una duda, no existe por lo tanto.
Sélo puedo dudar de lo que supera mi esencia.
¢COmo podria, por lo tanto, dudar de Dios, que
es mi propia esencia? Dudar de mi Dios signifi-
ca dudar de mi mismo. So6lo cuando se piensa
gue Dios sea algo abstracto, que sus predicados
sean el producto de una abstraccion filosofica,



la destruccion, o sea la separacion entre el suje-
to y el predicado, entre la existencia y la esencia
-se origina la apariencia de que la existencia o
el sujeto sea algo diferente del predicado, algo
inmediato, algo de que no se puede dudar, en
oposicion al predicado del cual se puede dudar.
Pero sélo es una apariencia. Un Dios que tiene
predicados abstractos, tiene también una exis-
tencia abstracta. La existencia y la esencia son
tan diferentes como es la cualidad.

La identidad del sujeto y el predicado se
ve mas clara aun por el proceso de evolucién
de la religion, que es idéntico con el proceso de
evolucion de la cultura humana. Mientras que
al hombre debe atribuirsele el predicado de un
hombre simplemente natural, también su Dios
es simplemente un Dios natural. Donde el
hombre se encierra en casas, encierra también a
su Dios en templos. El templo es sélo una re-
presentacion del valor que el hombre da a edi-
ficios hermosos. Los templos en honor de la



religion, son en verdad templos de honor a la
arquitectura. Con la elevacion del hombre del
estado de la brutalidad y del salvajismo a la
cultura, con la distincion entre lo que es decoro
para el hombre y lo que no lo es, se forma al
mismo tiempo la diferencia entre lo que es de-
coroso para Dios y lo que no lo es. Dios es el
concepto de la majestad més alta, el sentimien-
to religioso, el sentimiento mas sublime de la
decencia. Los artistas mas divinos y mas ilus-
trados de Grecia realizaban en las estatuas de
los dioses los conceptos de la dignidad, de la
magnanimidad, de la tranquilidad no pertur-
bada y de la serenidad. Pero ¢por qué razon
estas propiedades les eran atributos y predica-
dos de Dios? ¢(Por qué ellos les parecian dioses
para ellos mismos? ;Y por qué razén excluian
todos los efectos bajos y repugnantes porque se
habian dado cuenta de que eran algo indecoro-
so, indigno, inhumano, y en consecuencia algo
no divino? Los dioses de Homero comian y
bebian -quiere decir, comer y beber es un placer



divino. La fuerza corporal es otra propiedad de
los dioses de Homero: Zeus es el dios més fuer-
te. ¢(Por qué? Porque la fuerza corporal ya de
por si se consideraba como algo magnifico, algo
divino. La verdad de la guerra era para los an-
tiguos germanos la verdad suprema: por eso
también su dios supremo era el dios de la gue-
rra: Odin; la guerra, la ley de las leyes o sea la ley
més antigua. La primera esencia verdadera y
divina no es la propiedad de una deidad o de
un Dios, sino la divinidad o la deidad de la
propiedad. Por lo tanto, lo que para la teologia
y la filosofia era hasta ahora Dios, el ser absolu-
to, el ser esencial, esto no es Dios; pero aquello
gue para estas ciencias no era Dios, justamente
aquello es Dios -es decir la propiedad, la cuali-
dad, la determinacion, la realidad en general.
Un verdadero ateista, o sea un ateista en el sen-
tido ordinario, es por lo tanto solamente aquel
para el cual los predicados de la esencia divina,
como por ejemplo el amor, la sabiduria y la
justicia, son una nada; pero no aquel para quien



solamente el sujeto de estos predicados sea una
nada. Y en ninguna forma la negacion del suje-
to significa necesariamente también la negacién
de los predicados en si. Los predicados tienen
un significado propio y auténomo: ellos impo-
nen al hombre su reconocimiento por medio de
su contenido; ellos demuestran ser verdaderos
inmediatamente por si mismos: ellos se confir-
man, se atestiguan a si mismos, por eso la bon-
dad, la justicia y la sabiduria, no son quimeras,
porque la existencia de Dios sea una quimera;
ni son verdades, porque dicha existencia sea
una verdad. El concepto de Dios depende del
concepto de la justicia, de la bondad, de la sa-
biduria: un Dios que no es bondadoso, ni justi-
ciero, ni sabio no es Dios, pero no viceversa.
Una cualidad no es divina porque Dios la pien-
se, sino que si Dios la tiene, ya es de por si di-
vina, porque Dios, sin ella, seria un ser deficien-
te.



La justicia, la sabiduria, y en general
cualquier determinacion que constituye la divi-
nidad de Dios, es determinada y conocida por
si misma; pero Dios lo es por la determinacion,
o sea la cualidad; s6lo en el caso de que yo con-
sidere que Dios y la justicia son una misma
cosa, que Dios sea la realidad inmediata de la
idea de la justicia o de cualquier otra cualidad,
determino yo a Dios por si mismo. Pero si Dios
como sujeto es lo determinado mientras que la
cualidad y él predicado son lo determinante, el
rango del primer ser, el rango de la divinidad,
pertenece, en realidad, no al sujeto sino al pre-
dicado.

Recién cuando varias propiedades, y esto
contradictorias entre si, son reunidas para for-
mar un ser, y cuando este ser se concibe como
un ser personal, de modo que la personalidad
es especialmente recalcada, recién entonces
olvidase el origen de la religién, y se olvida que
lo que en la representacion de la reflexién es un



predicado separable o diferente del sujeto, en
principio era el sujeto verdadero. De este modo,
los romanos y los griegos divinizaban tas cosas
accidentales como si fueran substancias y vir-
tudes, estados de &nimo y afectos como seres
independientes. ElI hombre, especialmente
cuando es religioso, es en si la medida de todas
las cosas y de todo lo que es real. Todo cuanto
hace impresién sobre el hombre, y todo lo que
produce un efecto especial sobre su &nimo
-aunque tan sélo sea un ruido o un sonido ex-
trafio e inexplicable- lo independiza él como si
fuera un ser especial y hasta divino. La religion
comprende todos los objetos del mundo; todo
lo que existe era objeto de la veneracion religio-
sa; en la esencia y la conciencia de la religion no
hay otra cosa sino lo que en general se encuen-
tra en la esencia y la conciencia que tiene el
hombre de si mismo y del mundo. La religion
no tiene ningun contenido propio especial.
Hasta los efectos del miedo y del terror tienen
en Roma sus templos. También los cristianos



convirtieron los fendbmenos del sentimiento en
seres, sus sensaciones en cualidades de las co-
sas, los efectos que los dominaban en poderes
gue segun ellos regian el mundo, en una pala-
bra ellos transformaban las cualidades de su
propio ser, ya sea conocidas, ya sea desconoci-
das, en seres independientes. El diablo, los cu-
cos, las brujas, los espectros y los angeles, eran
verdaderos secretos mientras que el sentimien-
to religioso no fuera quebrado, dominando a la
humanidad en forma absoluta.

Para quitarse de la mente la idea de la
identidad de los predicados divinos y humanos
y con ella la identidad del ser divino y humano,
uno se imagina que Dios, en su calidad de un
ser infinito, tenga una infinita cantidad de dife-
rentes predicados de los cuales aqui sélo cono-
ceremos algunos, los anédlogos o semejantes,
mientras que los demas, segun los cuales Dios
también es un ser completamente diferente del
ser humano o ser analogo al hombre, lo conoce-



remos recién en el futuro, es decir, en el otro
mundo. Pero una cantidad infinita de predica-
dos, que realmente son diferentes, tan diferen-
tes que no se puede conocer inmediatamente el
uno con ser dado el otro, sélo se realiza y es
posible en una cantidad infinita de seres o de
individuos diferentes. Asi es también el ser
humano, una riqueza infinita de diferentes
predicados, pero precisamente por eso una ri-
gueza infinita de diferentes individuos. Cada
hombre nuevo es, por decir asi, un nuevo pre-
dicado, un nuevo talento de la humanidad.
Cuantos hombres existan, tantas fuerzas, tantas
cualidades tiene la humanidad. La misma fuer-
za que hay en todos, existe por cierto en cada
uno, pero en forma tan determinada y tan ca-
racteristica, que aparece como una fuerza pro-
pia y nueva. El secreto de la infinita cantidad
de determinaciones divinas, no es, por lo tanto,
otra cosa que el secreto del ser humano en su
calidad de un ser infinitamente variado, infini-
tamente determinado y por eso mismo sensible.



Sélo en la sensibilidad, s6lo en espacio y tiem-
po un ser infinito, digo realmente infinito y
lleno de determinaciones, tiene lugar. Donde
hay predicados verdaderamente diferentes los
hay en tiempos diferentes. Este hombre es un
excelente musico, un insigne escritor, un desta-
cado meédico; pero no puede hacer musica, es-
cribir y curar al mismo tiempo. Ni la dialéctica
de Hegel, o sea el tiempo, es el medio de reunir
antitesis y oposiciones en un mismo ser. Pero
ligado al concepto de Dios, diferente y separa-
do del ser humano, es la infinita variedad de
diferentes predicados, por ser una imaginacion
sin realidad -una pura fantasia- la representa-
cién de la sensibilidad; pero sin las condiciones
esenciales, sin la verdad de la sensibilidad, una
representacion que esta en contradiccion  di-
recta con el Ser Divino por ser ésta una esencia
espiritual, abstracta y Unica; pues los predica-
dos de Dios son precisamente de tal calidad
gue yo, al tener uno de ellos, tengo todos los
demés, dado que no hay ninguna diferencia



verdadera entre ellos. Por eso, si en los predi-
cados actuales no tengo los futuros, entonces,
en el Dios futuro tampoco tengo al actual, sino
gue son dos seres diferentes. Pero esta diferen-
cia contradice justamente a la singularidad, a la
unidad, a la simplicidad de Dios. ;Por qué este
predicado es un predicado de Dios? Porque es
de naturaleza divina, es decir, porgue no expre-
sa ningun limite, ninguna diferencia. ;Por qué
lo son otros predicados? Porque, por mas que
son diferentes en si mismos, todos coinciden en
gue expresan también perfeccion sin limite. Por
eso puedo imaginarme innumerables predica-
dos de Dios, porque ellos todos coinciden con
el abstracto concepto de Dios, debiendo tener
comun aquello que cada uno de los predicados
convierte en un atributo o predicado divino.
Asi lo es en el caso de Espinosa. El habla de
innumerables atributos de la substancia divina;
pero fuera de la inteligencia y de la extension,
no nombra a ninguno. ¢(Por qué? Porgue es
completamente indiferente conocerlos y hasta



son indiferentes en si mismos y superfluos por-
gue con todos estos innumerables predicados
diria siempre lo mismo, lo que digo con aque-
llos dos, o sea: la inteligencia y la extension.
¢Por qué es la inteligencia un atributo de la
substancia? Porque segun Espinosa se concibe
en si misma, porque es algo indivisible, perfec-
to e infinito. ;Y por qué lo es la extensiéon y la
materia? Porque ella, en relacion a si misma,
expresa lo mismo. Luego la substancia puede
tener una cantidad indeterminada de predica-
dos, porgue no es la determinacion o sea la di-
ferencia lo que convierte los predicados en atri-
butos de la substancia, sino que es la no dife-
rencia, la igualdad. O més bien: la substancia
s6lo por eso tiene innumerables predicados
porgue ella -jqué extrafio!- de por si no tiene
ningun predicado, es decir, ningun predicado
determinado. La indeterminada simplicidad
del pensamiento es complementada por la in-
determinada multiplicidad de la fantasia. Dado
gue el predicado no es Multum, es Multa. En



verdad, los predicados positivos son la inteli-
gencia y la extension. Con estos dos predicados
se ha dicho infinitamente mas que con los in-
numerables predicados andnimos: porque se ha
dicho algo determinado; con ellos yo sé ahora
algo de Dios. Pero la substancia es a la vez de-
masiado indiferente y demasiado apéatica como
para que ella pudiera entusiasmarse por algo y
definirse. Para no ser algo, no prefiero nada.

Ahora bien, si es un hecho que lo que es
el sujeto o la esencia, se encuentra exclusiva-
mente en las determinaciones del mismo, es
decir, que el predicado es el verdadero sujeto,
entonces se ha demostrado, asimismo, que si
los predicados divinos son determinaciones del
ser humano, también el sujeto de los mismos
debe ser un ser humano. Empero, los predica-
dos divinos son por un lado general y por el
otro lado personales. Los generales son los pre-
dicados metafisicos; pero éstos solo sirven para
que la religién tenga el primer punto de contac-



to o sea el fundamento; no constituyen las de-
terminaciones caracteristicas de la religion. Sélo
son los predicados personales los que funda-
mentan la esencia de la religion y en ella la
esencia divina es el objeto de la religién: tales
predicados son por ejemplo que Dios es una per-
sona, que es el legislador de la moral, el padre de los
hombres, el Santo, el Justo, el bondadoso, el miseri-
cordioso. Pero de estas y de otras determinacio-
nes se ve al mismo tiempo, por lo menos se
verd que ellas, especialmente cuando son de-
terminaciones personales, tienen un caracter
puramente humano, y que en consecuencia el
hombre en la religion expresa en la relacion de
Dios la relacion a su propio ser: porque para le
religion estos predicados no son ideas o iméage-
nes que el hombre se forja de Dios diferente de
lo que Dios es en si mismo: son verdades, obje-
tos, realidades. La religion no sabe nada de
antropomorfismos: los tiene pero no quiere
reconocerlos como tales. La esencia de la reli-
gion consiste precisamente en que aquellas de-



terminaciones expresan la esencia de Dios. S6lo
la inteligencia que reflexiona sobre la religion y
gue para defenderla la niega declara aquellas
determinaciones por representaciones. Pero
para la religién Dios es un verdadero padre,
verdadero amor y misericordia; porque es para
ella un ser real viviente y personal, por cuya
razon sus determinaciones verdaderas son
también determinaciones vivientes y persona-
les. Y precisamente las determinaciones corres-
pondientes son las que ofenden més a la inteli-
gencia y las que ella, al reflexionar sobre la reli-
gion, niega. La religion es subjetivamente afec-
to, por eso también ella necesita objetivamente
afecto del ser divino. Hasta la ira no es para ella
un afecto indigno de Dios, con tal que esa ira
no tenga por base algo malo.

Es esencialmente necesario observar -y
este fendmeno es sumamente notable porque
caracteriza la esencia mas intima de la religion-
gue cuanto més humana es la esencia de Dios,



tanto méas grande es aparentemente la diferen-
cia entre él y el hombre, quiere decir tanto méas
es negada por la reflexion sobre la religion o
sea por la teologia la identidad, o sea la unidad
del ser humano y divino y tanto mas es rebaja-
do lo humano tal como es objeto de la concien-
cia del hombre. La causa de ello es: porque lo
gue es positivo en la imaginacion o determina-
ciéon de la esencia divina, es exclusivamente
humano: por eso la imaginacion del hombre tal
como es objeto de la conciencia, sélo puede ser
negativa y adversa. Para enriquecer a Dios el
hombre debe empobrecerse: para que Dios sea
todo, el hombre ha de ser una nada. Pero por
eso tampoco necesita ser algo para si mismo
porgue todo lo que él se adjudica no va perdido
para Dios, sino que queda conservado en él. El
hombre tiene su esencia en Dios ;cOmo podria
tenerla en si y para si mismo? ;Por qué seria
necesario poner o tener dos veces la misma
cosa? Lo que el hombre se quita, lo que él no



tiene en si, lo disfruta en un modo incompara-
blemente més alto y mas amplio en Dios.

Los monjes hicieron el voto de castidad al
Ser divino, ellos suprimieron el amor sexual en
si; pero en lugar de ello tenian en el cielo, en
Dios, en la Virgen Maria, la imagen de la mujer
-una imagen del amor-. Podian ellos prescindir
tanto més de la mujer verdadera cuanto mas
una mujer ideal e imaginada era para ellos el
objeto del amor verdadero. Cuanta més impor-
tancia daban a la destruccion de la sexualidad,
tanto mayor significado tenia para ellos la Vir-
gen celestial: ella ocupa para ellos el lugar de
Cristo y hasta el lugar de Dios. Cuanto mas se
niega lo sensual, tanto méas sensual es Dios, al
cual se sacrifica la sensualidad. Porque a lo que
se sacrifica a la divinidad se le atribuye un va-
lor especial; Dios tiene un agrado especial en
ello. Lo que en el sentido del hombre es lo mas
sublime, lo es naturalmente también en el sen-
tido de su Dios. Lo que gusta en general al



hombre gusta también a Dios. Los hebreos no
sacrificaban a Jehova animales impuros y des-
preciables, sino animales que para ellos tenian
el més alto valor; los que ellos mismos comian
eran también la comida de Dios. Por eso donde
de la negacion de la sensualidad se construye
un ser especial, un sacrificio agradable para
Dios, alli se da el valor mas alto precisamente a
la sensualidad y la sensualidad renunciada es,
sin quererlo, restablecida, por el hecho de que
Dios se coloca en lugar del ser sensual al cual se
ha renunciado. La monja se desposa con Dios;
ella tiene un novio celestial y el monje tiene una
novia celestial. Pero la Virgen celestial es un
fendmeno de una verdad general que se refiere
a la esencia de la religion. El hombre afirma en
Dios lo que en si mismo niega. La religion pres-
cinde del hombre y del mundo pero sélo puede
prescindir de las verdaderas o supuestas defi-
ciencias y restricciones, o sea, de lo que son los
defectos del mundo; pero no de la esencia, o sea
de la parte positiva del mundo, ni tampoco de



la humanidad. Por eso la religion debe nueva-
mente ocuparse en la abstraccién y negacién de
lo que prescinde o por lo menos cree prescindir.
De este modo la religién en forma inconsciente
pone todo en la idea de Dios; lo que ella cons-
cientemente niega -siempre que aquello que
niega sea algo esencial, algo verdadero, algo
gue no puede negarse-. De este modo el hom-
bre niega en la religion su inteligencia: él por si
mismo no sabe nada de Dios, sus ideas son so-
lamente mundanas y terrestres;, sélo puede
crear lo que Dios le revela. Pero en cambio, los
pensamientos de Dios son ideas humanas,
ideas terrestres; €l idea planes, al igual que un
hombre se amolda a las circunstancias y a las
fuerzas intelectuales del hombre, al igual que
un maestro se adapta a la inteligencia de sus
alumnos; él calcula exactamente el efecto de sus
dones y revelaciones; él observa al hombre en
todo lo que hace, sabe todo, también lo més vil,
lo més detestable y lo mas humano. En una
palabra, el hombre, frente a Dios, niega su sa-



ber y su pensamiento, para colocar éste su sa-
ber y su pensamiento en Dios. EI hombre re-
nuncia a su personay, en cambio, le es Dios el
Ser omnipotente, ilimitado, un Ser personal. El
niega el honor humano; el yo humano, pero en
cambio le es Dios un ser egoista que sélo piensa
en si mismo, que sélo busca su propio honor,
Su propio provecho, su propio bienestar. Dios
es la satisfaccion propia del egoismo que mira
de soslayo a todas las demas cosas; Dios es la
satisfaccion suprema del egoismo, la religion
niega ademas lo bueno como una cualidad del
ser humano; pues para ella el hombre es malo,
corrompido, incapaz de hacer algo bueno; pero,
en cambio, Dios es exclusivamente bueno, Dios
es el ser bueno. Se exige que lo bueno, en su
calidad de Dios, sea el objeto del hombre: pero,
jacaso se expresa con ello que lo bueno sea una
determinacion esencial del hombre? Si yo soy
absolutamente malo, es decir, malo por natura-
leza y por esencia, si yo no soy santo, ;como
puede ser lo bueno y, lo santo un objeto para



mi ya sea que este objeto sea intrinseco o
extrinseco con respecto a mi? Si mi corazon es
malo, si mi inteligencia es corrompida, ¢como
puedo yo sentir como santo lo que es santo y
percibir como bueno lo que es bueno? ;Cémo
puedo yo percibir en un cuadro algo hermoso
si mi alma es una maldad estética? Aunque yo
mismo Nno sea ningun pintor, aungque no tenga
el talento de producir algo hermoso de mi
mismo, sin embargo tengo sentimientos estéti-
cos y una inteligencia estética, pues percibo lo
gue es bello fuera de mi. O lo bueno no es de
ningun modo creado para el hombre, o si lo es,
entonces se revela en ello al hombre la santidad
y bondad de la esencia humana. Lo que es ab-
solutamente contrario a mi naturaleza, lo que
no estd unido conmigo por ningun lazo comun,
no es tampoco apto para mis ideas y para mis
sensaciones. Lo santo solamente es un objeto
para mi en cuanto esta en oposicion a mi per-
sonalidad, pero en unidad con mi esencia. Lo
santo es el reproche de mi pecaminosidad; en él



me veo yo como pecador; pero precisamente en
ello yo me reprocho, reconozco lo que no soy y
cdmo debo ser y por eso mismo puedo ser con-
forme a mi determinacién. En efecto, el deber
sin poder es una quimera ridicula, que no afec-
ta a nuestra alma. Pero al reconocer lo bueno
como determinacién mia y como mi ley, lo re-
conozco consciente o inconscientemente como
mi propio ser. Otro ser que por su naturaleza
sea distinto del mio, no me interesa. S6lo puedo
percibir el pecado si lo siento como una contra-
diccion de mi mismo, de mi personalidad, de
mi esencia. Como contradiccién de un ser divi-
Nno que no sea yo mismo, el sentimiento del
pecado es inexplicable y sin sentido.

La diferencia entre el augustianismo vy el
pelagianismo, consiste s6lo en que aquél expre-
sa en manera de religion lo que éste dice a ma-
nera del racionalismo. Ambas determinaciones
ensefian lo mismo, ambas adjudican al hombre
lo bueno -pero el pelagianismo en forma directa



racional y moral, el augustianismo en cambio
indirectamente, en modo mistico, es decir, reli-
gioso. Porque lo que éste atribuye al Dios del
hombre, se adjudica en realidad al hombre
mismo; lo que el hombre dice de Dios, lo dice
en realidad de si mismo. El augustianismo sélo
seria una verdad y una verdad opuesta al pela-
gianismo, si el hombre tuviese por Dios al dia-
blo, y si, con la conciencia de que es el diablo, lo
venerase como su ser supremo. Pero mientras
gue el hombre venere un Ser bueno como Dios,
contempla él en Dios su propio ser bueno.

Asi como pasa con la doctrina de la dege-
neracion del ser humano, asi pasa también con
la doctrina idéntica con aquélla, de que el hom-
bre no puede hacer nada bueno, es decir, que
no puede hacer en realidad nada de si mismo y
con sus propios esfuerzos. La negacion de las
fuerzas y actividad humana, s6lo seria verdad
si el hombre negara también en Dios la activi-
dad moral diciendo, como el nihilista oriental o



panteista: el Ser Divino es un ser que carece
absolutamente de la voluntad de la actividad,
es indiferente y no sabe nada de la diferencia
entre el bien y el mal. Pero quien determina a
Dios como un Ser activo y esto como un ser
moralmente critico y activo, como un ser que
ama el bien y lo obra y premia, que castiga,
rechaza y condena el mal; quien determina a
Dios en tal forma, s6lo aparentemente niega la
actividad humana; en realidad la convierte en
actividad suprema y realisima. Quien hace ac-
tuar a Dios en forma humana, declara la activi-
dad humana como una actividad divina, pues
dice: un Dios que no fuera activo, ni moral ni
humanamente, no es Dios y, en consecuencia,
hace depender el concepto de la deidad del
concepto de la actividad humana, pues una
actividad mas alta no la conoce.

El hombre -este es el secreto de la reli-
gion- objetiva su ser y, en consecuencia, se con-
vierte en el objeto de este ser objetivado, trans-



formado en un sujeto y, respectivamente, en
una persona; él se imagina que es un objeto
pero objeto de otro objeto, de otro ser. EI hom-
bre es un objeto de Dios. Que el hombre sea
bueno o malo, no es indiferente para Dios, no;
él tiene un interés vivo y fuerte en que sea bue-
no; él quiere que sea bueno a fin de que sea
beato -pues sin bondad no hay ninguna beati-
tud-. El hombre religioso rechaza por lo tanto la
nulidad de la actividad humana haciendo de
sus intenciones y acciones un objeto de Dios y
convirtiendo al hombre en una finalidad de
Dios -pues lo que es objeto en el espiritu, es
objeto en la accion- y haciendo de la actividad
divina un medio de la salvacién humana, Dios
es activo a fin de que el hombre sea bueno y
feliz. De este modo el hombre, aparentemente
humillado al extremo, es en realidad elevado al
extremo. Y asi el hombre en y por medio de
Dios, sélo se tiene a si mismo como ultima fina-
lidad. Por cierto el hombre tiene por objeto a
Dios; pero Dios no tiene otro objeto que la sal-



vacion moral y eterna del hombre, luego el
hombre en realidad s6lo se tiene por objeto a si
mismo. La actividad divina no difiere de la ac-
tividad humana.

En efecto, ,como podria la actividad
humana actuar como objeto mio y hasta en mi
mismo, si ella fuese una actividad completa-
mente diferente a mi mismo? ;Como podria
tener una finalidad humana, la finalidad de
enmendar y beatificar el hombre, si ella no fue-
ra humana? ;Acaso no determina el objeto de la
acciéon? Cuando el hombre tiene por finalidad
su propia enmienda, entonces toma resolucio-
nes y propositos divinos; pero cuando Dios
tiene por finalidad la beatitud del hombre, en-
tonces tiene finalidades humanas y ejecuta ac-
ciones humanas que corresponden a aquellas
finalidades. De este modo el objeto del hombre
en Dios es su propia actividad. Pero precisa-
mente porque considera la propia actividad
s6lo como una actividad objetivada diferente



de él mismo y como algo bueno, recibe necesa-
riamente también el impulso no de si mismo
sino de aquel objeto. El ve su propia esencia
fuera de si y esta esencia la considera como
algo bueno; se comprende por lo tanto que el
impulso hacia lo bueno sélo le viene de aquella
parte donde ha colocado lo bueno.

Dios es la esencia mas intima del hombre,
la méas subjetiva y méas exclusiva, luego no
puede actuar por si misma, es decir, todo lo
bueno viene de Dios. Cuanto més subjetivo y
mas humano es Dios, tanto méas el hombre se
despoja de su subjetividad, de su humanidad,
porque Dios en si y por si es un ser que no se
pertenece pero que, sin embargo, a la vez atrae
todo hacia si. Asi como la actividad arterial
lleva la sangre hacia todos los lados del cuerpo
y la actividad de las venas la conduce nueva-
mente al corazon, asi como la vida en general
consiste en una continua sistole y diastole, asi
también la religion; en la sistole religiosa el



hombre se despoja de su propia esencia, se re-
chaza y condena a si mismo; en la diéstole reli-
giosa nuevamente recibe al ser rechazado en su
corazon. Solamente Dios es el Ser que actia y
obra por si mismo -este es el acto de la fuerza
religiosa de repulsion-; Dios es el ser que obra
en mi, conmigo, por mi y para mi, es el princi-
pio de mi salvacion, de mis buenas intenciones
y acciones y, por lo tanto, mi propio principio
de ser bueno -este es el acto de la fuerza religio-
sa de atraccidon-. El desarrollo, arriba indicado,
de la religién, consiste, si se le considera mas de
cerca, en que el hombre quita a Dios cada vez
mas para apropiarselo a si mismo. Al principio
el hombre objetiva todo sin diferencia alguna.
Esto se ve especialmente en la fe revelada. Lo
gue en un tiempo posterior o lo que para un
pueblo culto ensefia la naturaleza o la razon,
esto en un tiempo anterior o para un pueblo
menos culto lo ha ensefiado Dios. Los hebreos
creian que todos los instintos por méas naturales
gue fueran, hasta el instinto de la limpieza, fue-



se un mandamiento positivo divino. De ese
ejemplo vemos en seguida que Dios es tanto
mas bajo y tanto mé&s humano cuanto mas el
hombre se quita a si mismo. La humildad y la
abnegacion del hombre no pueden ir més lejos
gue cuando éste deniega de tener la fuerzay la
facultad de observar por si solo y por instinto
propio los mandamientos del decoro vulgar. En
cambio, la religion cristiana hizo una diferencia
de los impulsos y afectos del hombre segun su
cualidad, seguin su contenido. S6lo convirtio los
afectos buenos y las buenas intenciones, los
buenos pensamientos en revelaciones y en afec-
tos, es decir, en intenciones, afectos y pensa-
mientos de Dios; pues lo que Dios revela es una
determinacion de Dios mismo; cuando el co-
razon se llena la boca habla, y como el efecto,
asi es la causa, como la revelacion, asi es el ser
gue se revela. Dios, que solo se revela en bue-
nas intenciones, es un Dios cuya propiedad
esencial s6lo es la bondad moral. La religion
cristiana hizo una diferencia entre la limpieza



moral intrinseca y la limpieza corporal extrin-
seca. La religion hebrea identificaba ambas co-
sas; la religion cristiana es, en oposicién a la
hebrea, la religion de la critica y libertad. El
hebreo no osaba nada a no ser si Dios lo habia
mandado; él mismo carecia de la voluntad has-
ta en las cosas més extrinsecas: el poder de la
religion se extendia hasta las comidas. La reli-
gion cristiana, en cambio, independiza al hom-
bre en todas estas cosas extrinsecas, lo que
quiere decir que ella puso en el hombre lo que
el hebreo pusiera en Dios. Israel es la represen-
tacibn més perfecta de este positivismo objeti-
vado; para el hebreo el cristiano significa un
librepensador. Asi cambian las cosas. Lo que
ayer todavia era religién, hoy ya no lo es; lo que
hoy pasa por ser ateismo. Sera mafiana religion.



PRIMERA PARTE

LA ESENCIA VERDADERA, O SEA AN-
TROPOLOGICA, DE LA RELIGION

CAPITULO TERCERO
Dios la esencia de la inteligencia

La religién es la desunion del hombre
consigo mismo: porque ella considera a Dios
como a un ser opuesto a él. Dios no es lo que es
el hombre -el hombre no es lo que es Dios-.
Dios es el ser infinito, el hombre el ser finito:
Dios es perfecto, el hombre imperfecto; Dios es
eterno, el hombre temporario; Dios es omnipo-
tente, el hombre impotente: Dios es santo, el
hombre pecaminoso. Dios y el hombre son dos
extremos: Dios es lo absolutamente positivo, el
contenido de todas las realidades: el hombre es
sencillamente lo negativo, el concepto de la
nada.



Pero el hombre objetiva en la religion su
propio ser secreto. Es por lo tanto necesario
demostrar que esta oposicion, esta discordia
entre Dios y el hombre, con que empieza la
religion, es una discordia entre el hombre y su
propio ser.

La necesidad intrinseca de esta demostra-
cién, resulta ya del hecho de que si el Ser Divi-
no, que es el objeto de la religion, fuera real-
mente otro que la esencia del hombre, no podr-
ia surgir esa desunién, esa discordia. Si Dios es
realmente otro ser, ;qué me importa su perfec-
cién? La desunién solo tiene lugar entre seres
gue tienen diferencia el uno con el otro, pero
qgue deberian y podrian formar una unidad v,
en consecuencia, en realidad son una sola cosa.
Ya, por esta razén general, aquel ser con el cual
el hombre se siente desunido, debe ser para él
un ser innato, pero a la vez un ser de otra cali-
dad que aquel que le da la sensacién y la con-



ciencia de la reconciliacion y de la unidad con
Dios, o lo que es igual, consigo mismo.

Este ser no es otra cosa que la inteligencia
-la razén o el entendimiento-. Dios, considera-
do como punto extremo del hombre, como ser
no humano, es decir, como ser personal -es la
esencia objetivado de la inteligencia. La esencia
pura, perfecta, impecable, divina, es la concien-
cia de la inteligencia con respecto a su propia
perfeccidn. La inteligencia no sabe nada de los
sufrimientos del corazon; no tiene concupiscen-
cia, pasiones, indigencias y por eso mismo no
tiene defectos y debilidades como el corazon.
Hombres de pura inteligencia que nos repre-
sentan y personifican la esencia de la inteligen-
cia, aunque sea en forma unilateral y por eso
mismo caracteristica, no tienen sufrimientos ni
pasiones, ni los excesos de hombres sentimen-
tales. No tienen ninguna pasion para un objeto
finito, es decir, determinado, no se dan en pren-
da, son libres. No necesitar nada y por esta falta



de necesidades parecerse a los dioses inmorta-
les -todo es vanidad- estas y semejantes pala-
bras son lemas de hombres de una inteligencia
abstracta. La inteligencia es el ser neutral, indi-
ferente, incorruptible, no apasionado, que exis-
te en nosotros. Es la luz del intelecto que no
tiene efectos. Es la conciencia categorica y des-
considerada del objeto como tal, porque la inte-
ligencia es de naturaleza objetiva; es la concien-
cia de lo que no tiene contradiccion, porque es
la unidad que carece de contradicciones; es la
fuente de la identidad logica; y es, finalmente,
la conciencia de la ley, de la necesidad, de la
regla, de la medida, porque ella misma es la
actividad de la ley, la necesidad de la naturale-
za de los objetos, la regla de las reglas, la medi-
da absoluta, la medida de las medidas. Sélo por
medio de la inteligencia el hombre puede juz-
gar y obrar en contradiccion con sus sentimien-
tos més caros, es decir, personales, siempre
cuando lo mande asi el Dios de la inteligencia,
la ley, la necesidad, el derecho. El padre, quien



en su calidad de juez condena a su propio hijo a
la muerte porque lo sabe culpable, sélo puede
hacerlo como hombre de inteligencia y no como
hombre sentimental. La inteligencia nos hace
ver las faltas y las debilidades hasta de nuestros
seres queridos, y hasta las propias. Por eso nos
coloca a menudo en una situacion penosa fren-
te a nosotros, frente a nuestro corazén. No que-
remos dar la razén a la inteligencia ni quere-
mos cumplir la sentencia justa pero desconside-
rada de la inteligencia por razones de conside-
racion y de compasion. La inteligencia es el
poder propio de la especie; el corazon represen-
ta los asuntos especiales e individuales, la inte-
ligencia, los generales; ella es el poder y la
esencia sobrehumana, es decir, personal y supe
impersonal en el hombre. S6lo por medio de la
inteligencia y en la inteligencia, el hombre tiene
el poder de prescindir de si mismo, de su esen-
cia subjetiva y personal y de elevarse a formar
ideas y resoluciones generales, distinguir el
objeto de las impresiones que hace sobre nues-



tro sentimiento, y considerarlo en y por si mis-
mo, sin relacién al hombre. La filosofia, la ma-
tematica, la astronomia, la fisica, en una pala-
bra, la ciencia en general, es la prueba palpable
de ello, porque es el producto de esta actividad
gue, en verdad, es infinita y divina. Por eso
contradicen a la inteligencia también los antro-
pomorfismos religiosos, porque ella los niega
en Dios. Porque ese Dios libre de antropomor-
fismos, y sin efectos y consideraciones, no es
otra cosa que la esencia propia y objetivada de
la inteligencia.

Dios, como Dios, como ser no sentimental
ni materialmente definido, no humano y no
finito, es solamente objeto de la inteligencia; es
el ser no sensual, inconcebible, inimaginable,
abstracto y negativo que no tiene ni forma ni
figura; s6lo es comprendido por la abstraccion
y la negacién y por lo tanto es un objeto. ;Por
qué? Porque no es otra cosa que el ser objetiva-
do de la fuerza intelectual, o en general de la



fuerza o actividad (cualquiera que sea la desig-
nacion que se le dé) por la cual el hombre no
puede creer, sospechar, representarse, o pensar
en abstracto ningun otro espiritu -pues el con-
cepto del espiritu es solamente el concepto del
pensamiento de la comprension, y de la inteli-
gencia-. Cualquier otro espiritu es un fantoche
creado por la fantasia -y ninguna otra inteligen-
cia que la inteligencia que lo ilumina y obra en
él-. El no puede hacer otra cosa que separar la
inteligencia de las barreras de su individuali-
dad. El espiritu infinito para diferenciarlo del
espiritu finito, no es por lo tanto otra cosa que
la inteligencia separada de los limites de la in-
dividualidad corporal -porque el individuo vy el
cuerpo son inseparables- es la inteligencia con-
siderada o basada en si misma. Dios, dicen los
escolasticos y los padres eclesiasticos y, ya mu-
cho antes de ellos, los fil6sofos paganos, Dios es
un ser inmaterial, es la inteligencia, el espiritu,
la razon pura. De Dios como Dios no se puede
formar una imagen; pero ¢acaso puedes for-



marte una imagen de la razon, de la inteligen-
cia? Tiene ella una forma, ¢no es acaso, su acti-
vidad, la més inconcebible y la mas irrepresen-
table? Dios es inconcebible; pero ¢conoces tu,
acaso, la esencia de la inteligencia? ¢Has inves-
tigado la operacion misteriosa del acto de pen-
sar, el ser misterioso de la conciencia de ti mis-
mo? ¢{No es la conciencia de si mismo el enigma
de los enigmas, no han explicado y comparado
ya los antiguos misticos, escolésticos y padres
eclesiasticos la incomprensibilidad y la irrepre-
sentabilidad del espiritu humano? ¢;No han
identificado por lo tanto la esencia de Dios en
realidad con la esencia del hombre? Por eso,
recién Dios, como Dios -en calidad de un ser
s6lo concebible y objetivado por la razén-, no es
otra cosa que la razon objetivada. (Qué es la
inteligencia o la razon? Sélo Dios te lo dice.
Todo debe expresarse, revelarse, objetivarse,
afirmarse. Dios es la inteligencia que se afirma
y que se expresa como el ser supremo. Para la
imaginacién la razon es la o una revelacién de



Dios; pero para la razén es Dios la revelacion
de la razén porque lo que es la razon, y lo que
puede, la razon recién llega en Dios a ser obje-
to. Dios, dice la razén, es la necesidad del pen-
samiento, es un pensamiento necesario, es el
grado méximo de la fuerza intelectual. La razén
no puede limitarse a los objetos y seres sensiti-
vos; recién cuando llega al Ser Supremo, prima-
rio, necesario que solo es objeto de la razon,
entonces esta satisfecho. ¢Por qué? Porque re-
cién al llegar a este ser ha llegado a si mismo;
porque recién en el pensamiento del Ser Su-
premo existe el Ser Supremo de la inteligencia,
y si alcanza el grado méaximo del poder intelec-
tual y de la abstraccién, asi como nosotros en
general sentimos un vacio, un claro, un defecto
en nosotros y en consecuencia somos infelices y
estamos descontentos mientras que no llega-
mos al ultimo grado de un poder hacia el cual
no nos puede llevar la facultad innata para tal o
cual arte, tal o cual ciencia. Porque solo la més
alta perfeccion del arte o sea el arte de las artes



y solo el mas alto grado del pensamiento o sea
la razon, no satisfacen. Sé6lo cuando piensas en
Dios piensas en el sentido estricto de la palabra,
porgue recién Dios es la fuerza positiva reali-
zada, perfecta y completa. Recién cuando pien-
sas Dios, piensas la razén tal como es en reali-
dad aunque mediante tu fuerza imaginativa te
representas en seguida este ser como un ser
distinto de la razon; porque como ser sensitivo
estds acostumbrado a distinguir continuamente
el objeto de la inteligencia del objeto de la ima-
ginacion y aplicando mediante la fuerza imagi-
nativa esta costumbre también al ser intelec-
tual, atribuyendo nuevamente e indebidamente
a la existencia intelectual y a la idea, una exis-
tencia sensitiva de la cual habias prescindido.

Dios, como ser metafisico, es la inteligen-
cia satisfecha en si misma, o mas bien a la in-
versa, la inteligencia satisfecha en si misma que
piensa de si misma como de un ser absoluto; es
Dios como ser metafisico. Todas las determina-



ciones metafisicas de Dios son por lo tanto so-
lamente determinaciones verdaderas si se las
comprende como determinaciones intelectuales
de la inteligencia.

La inteligencia es el ser originario y pri-
mitivo. La inteligencia deriva todas las cosas de
Dios como de su primera causa, encuentra que
sin suponer una causa intelectual el mundo sea
abandonado a la casualidad que no tiene ni
sentido ni fin; quiere decir, solo se encuentra en
si y en su esencia la causa y el objeto del mun-
do, cuya existencia so6lo le es concebible si se
explica por medio de la fuente de todos los
conceptos claros y distintos, es decir, por si
misma. Sélo el ser que actlia con intencion y
segun finalidades determinadas, es decir, que
obra con inteligencia es para ésta el ser verda-
dero, verdadero en si mismo y que tiene su
evidencia y su certeza por si mismo. Por lo tan-
to, lo que no tiene intenciones debe tener la
causa de su existencia en la intencion de otro



ser intelectual. Y por eso la inteligencia consi-
dera su esencia como la esencia pre mundial;
primario y primordial, que siendo en el rango
el Ser Supremo pero segun el tiempo el ser
ultimo de la naturaleza, se convierte en el ser
gue también segun el tiempo es el primero.

La inteligencia es para si el criterio de to-
das las cosas reales y verdaderas. Lo que es sin
inteligencia, lo que se contradice, es la nada; lo
gue contradice a la razon, contradice a Dios.
Asi, por ejemplo, contradice a la razén ligar al
concepto de la realidad méxima los limites del
tiempo y del espacio. Por lo tanto, niega estos
limites en Dios, porque contradicen a su esen-
cia. La razon sélo puede creer en un Dios que
coincide con su esencia, en un Dios que no esta
debajo de su propia dignidad, sino que repre-
senta su esencia propia, que quiere decir que la
razon cree solamente en si misma, en la reali-
dad y la verdad de su propia esencia. La razon
no se hace depender de Dios, sino que hace



depender a Dios de si misma. Hasta en la edad
de la fe que s6lo creia en la autoridad y en los
milagros, la inteligencia se consideraba, por lo
menos formalmente, el criterio de la divinidad.
Dios es todo y puede todo, asi se dijo, debido a
su omnipotencia infinita; pero sin embargo es
una nada y no puede hacer nada en lo que con-
tradice a si mismo, es decir, por encima de la
esencia de Dios, estd la esencia de la inteligen-
cia como criterio de lo que Dios tiene que afir-
mar o negar, de lo que es positivo y negativo.
¢Puedes tu creer en un Dios que sea un ser irra-
zonable y apasionado? Jamés. (Por qué no?
Porque contradice a tu inteligencia el aceptar
un ser apasionado e irrazonable como ser divi-
no. ;Queé es luego lo que tu afirmas ahora que
objetivas en Dios? Es tu propia inteligencia.
Dios es tu concepto e inteligencia mas alta de tu
poder intelectual supremo. Dios es el contenido
de todas las realidades, es decir, el contenido de
todas las verdades de la inteligencia. Lo que yo
conozco como esencial en mi inteligencia, lo



supongo como existente en Dios: Dios es aque-
llo que mi inteligencia concibe como esencia
suprema. Pero lo que yo conozco como esen-
cial, en ello se manifiesta la esencia de mi inte-
ligencia y se manifiesta la fuerza de mi poder
intelectual.

La inteligencia es, por lo tanto, el Ens rea-
lissimum, la esencia mas real de la antigua On-
toteologia. En el fondo, dice la Ontoteologia, no
podemos concebir a Dios de otra manera que atri-
buyéndole todo lo que encontramos de real en noso-
tros mismos, sin ninguna clase de limites. Nuestras
cualidades positivas y esenciales, nuestras rea-
lidades, son, por lo tanto, las realidades de
Dios, pero en nosotros tienen limites, en Dios
no. Mas, ¢(quién quita los limites a las realida-
des, quien los aleja? Es la inteligencia; ;qué otra
cosa es, por lo tanto, aquel ser concebido sin
ninguna clase de limites, que la esencia de la
inteligencia que, con sus ideas, aleja y destruye
todos esos limites? Asi como tu concibes a Dios,



asi piensas tu mismo. La medida de tu Dios es
la medida de tu inteligencia. Concibes tu a Dios
como limitado; entonces tu inteligencia es limi-
tada. Concibes a Dios como ilimitado: entonces
tampoco tu inteligencia es limitada. Concibes a
Dios como un ser corporal, entonces afirmas
con ello que tu inteligencia esta libre del limite
corporal. En el ser ilimitado representas sola-
mente la inteligencia ilimitada y declarando
luego ese ser ilimitado por el Ser Supremo y
mas real de todos, entonces, en verdad, no di-
ces otra cosa que: la inteligencia es el Ser Supre-
mo.

La inteligencia es, ademads, el ser inde-
pendiente y autonomo. Todo lo que tiene inte-
ligencia es dependiente. Un hombre sin inteli-
gencia es también un hombre sin voluntad.
Quien no tiene inteligencia se deja seducir, ce-
gar y emplear como medio por otras personas.
¢Quién podria tener en su voluntad una finali-
dad propia si en su inteligencia es un medio de



otras personas? SOlo quien piensa es libre y
autonomo. Solo por su inteligencia el hombre
convierte los seres fuera y debajo de él en sim-
ples medios de su existencia. Independiente y
autonomo es solamente en general lo que es fin
y objeto para si mismo. Pero lo que es fin y ob-
jeto para si mismo, es precisamente por esta
razén -en cuanto es objeto de si mismo-, ya no
un medio y un objeto para otros seres. Ser sin
razén es en una palabra ser objeto para otros;
tener inteligencia es ser para si, es ser sujeto.
Pero lo que ya no es para otros, sino para si
mismo, rechaza toda dependencia de otro ser.
Por cierto, nosotros, hasta el momento de pen-
sar, dependemos de los seres que existen fuera
de nosotros; pero en cuanto nosotros pensa-
mos, o sea en la accion de pensar como tal, no
dependemos de ningun otro ser. La actividad
de pensar es la actividad propia de si mismo.
Cuando yo pienso, dice Kant en el libro recién
citado, soy consciente de que es mi propio yo el que
piensa en mi y no acaso otra cosa; deduzco, por lo



tanto, que esta accion de pensar mia no es inherente
a otro ser fuera de mi, sino que es propio de mi mis-
mo, que por lo tanto yo soy una substancia, es decir,
que existo para mi mismo sin ser el predicado de otro
objeto. Aunque nosotros siempre necesitamos del
aire en nuestra calidad de fisicos, convertimos, sin
embargo, al aire, de un objeto de necesidad en un
objeto de la actividad del pensamiento que no necesi-
ta de nada, es decir, lo convertimos en un simple
objeto para nosotros. En la respiracion soy yo el
objeto del aire y el aire es el sujeto. Pero haciendo del
aire un objeto del pensamiento, de la investigacion,
del andlisis, invierto aquella relacion haciendo de mi
el sujeto y del aire el objeto. Pero dependiente sola-
mente es lo que es objeto de otro ser. Asi la planta es
dependiente del aire y de la luz, es decir: ella es un
objeto para el aire y la luz, no para si misma. Por
cierto son a la vez la luz y el aire objetos para la
planta. La vida fisica en general no es otra cosa que
ese eterno cambio entre sujeto y objeto, ser medio y
ser finalidad. Nosotros consumimos el aire y somos
consumidos por él; disfrutamos y somos disfrutados.
Sdlo la inteligencia es el ser que disfruta a todas las



demaés cosas sin ser disfrutada por ellas -es el ser que
solamente se disfruta a si mismo y se satisface a si
mismo, es el sujeto absoluto, es el ser que no puede
rebajarse para ser objeto de otro ser, porque convier-
te a todos los objetos en objetos y predicados de si
mismo y comprende todos los objetos en si porque
ella misma no es objeto, porque es libre de todos los
objetos.

La unidad de la inteligencia es la unidad
de Dios. Para la inteligencia la conciencia de su
unidad y universalidad es esencial, ella misma
no es otra cosa que la conciencia de si misma,
como de una unidad absoluta, es decir: lo que
vale para la inteligencia es para ella una ley
absoluta y generalmente vélida; es imposible
pensar que aquello que se contradice, que es
erréneo y sin razon, sea en algun lugar verda-
dero, y viceversa lo que es verdadero y razona-
ble sea en algun lugar erréneo y sin razén. Pue-
de haber seres inteligentes que no se parecen a mi, y
sin embargo estoy seguro de que no existen seres
inteligentes que tengan otras leyes y otras verdades



de las que yo reconozco; pues, cada espiritu, forzo-
samente reconoce que 2 x 2 son 4 y que el amigo es
preferible al perro. No tengo ni la mas remota
idea de una inteligencia esencialmente diferen-
te de la que actuia en el hombre. Més bien cual-
quier otra inteligencia supuesta sélo es una
afirmacion de mi propia inteligencia, vale decir,
de una idea mia, de una imaginacién que esta
dentro de mi poder intelectual. Lo que pienso
lo hago yo mismo -naturalmente sélo en casos
puramente intelectuales- lo que yo concibo co-
mo ligado, lo ligo yo mismo, lo que yo concibo
como separado, lo separo yo mismo; lo que
concibo como destruido y negado, lo destruyo
Yy niego yo mismo. Si por lo tanto concibo, por
ejemplo, una inteligencia en que la imaginacion
o la realidad del objeto esté ligado directamente
con la idea misma, entonces la ligo yo en ver-
dad; mi inteligencia o mi fuerza imaginativa es
el medio que liga aquellas diferencias o contra-
dicciones. (COmo seria posible que tu te las
representaras como ligadas -sea esta represen-



tacion clara o confusa- si no las ligaras en ti
mismo? Pero cualquiera que sea la inteligencia
gue un individuo determinado humano conci-
be diferente de la propia inteligencia, esa otra
inteligencia solo es la inteligencia que obra en
general en el hombre, es la inteligencia librada
de los limites de aquel individuo determinado.
La unidad esté en el concepto de la inteligencia.
La imposibilidad que existe para la inteligencia
de concebir dos seres supremos y dos substan-
cias infinitas, dos dioses, radica en la imposibi-
lidad de que la inteligencia se contradiga a si
misma, negando su propia esencia, destruyén-
dola y multiplicandola.

La inteligencia es el ser infinito. La infini-
dad estd ligada directamente a la unidad, lo
finito directamente a la pluralidad. Lo finito -en
el sentido metafisico- descansa en la diferencia
entre la existencia y la esencia, entre la indivi-
dualidad y la especie; la infinidad descansa en
la unidad de la existencia y de la esencia. Por



eso es finito lo que puede compararse con otros
individuos de la misma especie; infinito es lo
gue solo es idéntico consigo mismo, lo que no
tiene un rival, que por lo tanto no forma, como
individuo, parte de una especie, sino que cons-
tituye en una sola unidad la especie y el indivi-
duo, la esencia y la existencia. Pero asi es la
inteligencia, ella tiene su esencia en si misma y
por lo tanto nada fuera o al lado de ella se le
podria comparar; es incomparable porque ella
misma es la fuente de todas las comparaciones;
es inconmensurable porque es la medida de
todas las medidas y por eso medimos todo con
la inteligencia; no puede ser subordinada a
ningun otro ser o especie mas sublime, porque
ella misma es el principio supremo de todas las
subordinaciones y porgue se subordina a todas
las cosas y seres. Las definiciones especulativas
de los filésofos y tedlogos de Dios, como ser en
gue no se puede distinguir la esencia y la exis-
tencia en que todas las cualidades que tiene lo
constituyen a él de manera que el sujeto y el



predicado sean idénticos en él, todas estas de-
terminaciones, son, por lo tanto, también con-
ceptos deducidos de la esencia de la inteligen-
cia.

La inteligencia, o sea la razén, es, finita-
mente, un ser necesario. La razén existe porque
solo la existencia de la razon es razon; porque
sin la existencia de la raz6n no habria ninguna
conciencia, todo seria una nada y la existencia
seria igual a la inexistencia. Recién la conciencia
fundamenta la diferencia entre la existencia y la
no existencia. Recién en la conciencia se mani-
fiesta el valor del ser, el valor de la naturaleza.
¢Por qué existe en general una cosa cualquiera
en el mundo entero? Por la sencilla razén de
gue sin existencia alguna, existiria la nada; si no
existiera la razén, habria solamente la sinrazén,
luego por eso existe el mundo, porque seria una
insensatez que el mundo no existiera. En la
insensatez de su no existencia encuentras tu el
verdadero sentido de su existencia; en la sin-



razon de la suposicion que no existiera encuen-
tras la razon por la cual no existe. La nada, la
no existencia, carece de finalidad, carece de
sentido, carece de inteligencia. Sélo la existen-
cia tiene objeto, tiene causa y tiene sentido. La
existencia existe porque solo la existencia signi-
fica razon y verdad; la existencia es la necesi-
dad absoluta y la absoluta necesidad. ;Cual es
la causa del ser que se siente a si mismo, o sea,
de la vida? Es la necesidad de la vida, pero ¢pa-
ra quién es ella, la necesidad? Para lo que no
vive. El 0jo, no lo ha hecho un ser que ve, pues
si ve ¢para qué se hace un 0jo? No; solamente
un ser que no ve necesita del ojo. Nosotros to-
dos, hemos venido a este mundo sin saber y sin
voluntad. Pero hemos venido para que exista la
ciencia y la voluntad. ;Cuél es, por lo tanto, la
causa de la existencia de este mundo? El existe
por necesidad y no por la necesidad que hubie-
ra en otro ser diferente de él -lo que seria una
contradiccién-, sino por propia necesidad
intrinseca, por la necesidad de las necesidades,



porqgue sin este mundo no existe ninguna nece-
sidad, y sin necesidad, ninguna razén, como
ninguna inteligencia. La nada de la cual ha sur-
gido este mundo, es la nada sin el mundo. Por
consiguiente es la negacion, como se expresan
los filésofos especulativos, o sea la nada, la ne-
gacion del mundo -pero no una nada que se
destruye a si misma- es decir, la nada que exis-
tiria por imposible, si no hubiera el mundo. Por
cierto, surge el mundo de una necesidad, de
una pena; pero seria una especulacién equivo-
cada convertir esta pena en un ser ontologico
-més bien es ese defecto (pena) simplemente el
defecto que existe en la supuesta no existencia
del mundo-. Luego, el mundo sélo es necesario
para si mismo y por si mismo. Pero la necesi-
dad del mundo es la necesidad de la razén. La
razon es el contenido de todas las realidades-
porque, ¢qué serian todas las glorias de este
mundo sin la luz, y qué seria la luz extrinseca
sin la luz intrinseca?- la razon es el ser mas in-
dispensable, es la necesidad mas profunda y



mas esencial. La razén es la conciencia de la
existencia, es la existencia consciente de si
mismo; recién en la razén manifiéstese la fina-
lidad, el sentido de la existencia. La razén es la
existencia objetivada como fin de si mismo -es
la finalidad de todas las cosas-. Lo que es objeto
para si mismo, es el ser supremo. Lo que se
domina a si mismo es omnipotente.

CAPITULO CUARTO
Dios como esencia moral o ley moral

Dios, como Dios -el ser infinito general
gue carece de antropomorfismos y es exclusi-
vamente creado por la inteligencia-, no tiene
para la religibn mayor importancia que un
principio fundamental para una ciencia espe-
cial; sélo es el supremo y ultimo punto de con-
tacto, es, por decir asi, el punto matemético de
la religidn. La conciencia de la limitacién y nu-
lidad humana que se liga con la conciencia de
aquel ser, no es, en ninglin modo, una concien-



cia religiosa; mas bien caracteriza al escéptico y
al materialista, al naturalista y al panteista. La
fe en Dios -por lo menos en el Dios de la reli-
gion-, solo se pierde donde, como en el escepti-
cismo, panteismo y materialismo, se pierde la
fe en el hombre, por lo menos en el hombre tal
como es en la religion. Pero, asi como la reli-
gion no toma en serio la nulidad del hombre,
asi tampoco toma en serio aquel ser abstracto
con que se liga la conciencia de su nulidad. La
religion sélo toma en serio las determinaciones
gue objetivan al hombre para si mismo. Negar
al hombre significa negar la religion.

Seguramente la religion tiene un interés
en que el ser objetivado sea otro que el hombre
y por lo mismo recién ella tiene més interés
todavia en que aquel otro ser sea a la vez
humano. El que sea otro, s6lo afecta a la exis-
tencia, pero él que sea humano, a la esencia
intrinseca de aquel ser. Si fuere otro ser por su
esencia, ¢que podria interesar al hombre su



existencia 0 su no existencia? ;Como podria
tener un interés marcado en su existencia si su
propia esencia no tomara parte en ella?

Un ejemplo: Si yo creo, dice el libro de las
Concordias, que solamente la naturaleza humana
hubiese sufrido para mi, entonces Cristo seria un
mal salvador porque hasta él necesitaria de un re-
dentor. De este modo se exige, debido a la nece-
sidad de salvacién, otro ser distinto del hom-
bre, que sea mayor que éste. Pero tan pronto
gue este otro ser se ha creado, originase tam-
bién el deseo del hombre hacia si mismo, hacia
Su propia esencia, y, en consecuencia, reponer-
se en seguida el hombre: Seria un Cristo mal
hecho que solo seria un Dios, una persona divina,
sin humanidad. No, amigo; donde t0 pones a Dios
debes poner también a la humanidad. EI hombre
quiere satisfacerse en la religion; la religion es
su bien supremo. Pero ;cémo podria él encon-
trar en Dios solaz y paz, si Dios fuese un ser
esencialmente diferente? ;Co6mo puedo yo



compartir la paz de un ser si yo no soy de su
esencia? Cuando su ser es diferente, también lo
serd su paz y su paz no es para mi. ;Cémo
puedo, entonces compartir su paz si no puedo
comprobar su esencia? ;Y como puedo compar-
tir su esencia si soy un ser realmente diferente?
Todo ser viviente siente la paz s6lo en su pro-
pio elemento, sélo en su propia esencia. Si por
lo tanto el hombre siente paz en Dios, s6lo la
siente porque Dios es su verdadera esencia.
Porque recién en Dios el hombre estd en si
mismo, porque donde hasta ahora buscaba la
paz y lo que tomaba por su esencia, era otro ser
ajeno. Por eso, si el hombre quiere satisfacerse
en Dios, debe hallarse a si mismo en Dios. Nadie
gustara de la divinidad misma, pues ella quiere ser
gustada solamente de tal manera que se la contemple
en la humanidad de Cristo, y si no encuentras de
esta manera la divinidad, no tendras jamas la tran-
quilidad del espiritu. Cualquier cosa descansa en el
lugar en el cual ha sido nacida. El lugar de donde ha
nacido Dios es la divinidad. Ella es mi patria. ¢ Ten-



go yo un padre en la divinidad? Si; no solamente
tengo alli un padre, sino que me tengo alli a mi
mismo. Antes de que yo naciera, habia nacido en la
divinidad.

Por eso un Dios que s6lo expresa la esen-
cia de la inteligencia, se interesa no solamente
por el hombre, sino también por los seres fuera
del hombre, por la naturaleza. El hombre inte-
lectual se olvida a si mismo por la naturaleza.
Los cristianos se burlaban de los filésofos pa-
ganos porque en vez de pensar en si mismos y
en su salvacion, pensaban solamente en las co-
sas fuera de ellos. El cristianismo solo piensa en
si mismo. La inteligencia contempla con el
mismo entusiasmo a las chinches y los piojos
gue a la imagen de Dios, que es el hombre. La
inteligencia es la indiferencia e identidad abso-
luta frente a todas las cosas y seres. Ni al cris-
tianismo, ni al entusiasmo religioso -es al hom-
bre intelectual al cual debemos la existencia de
la Botanica, de la Mineralogia, de la Zoologia,



Fisica y Astronomia. En una palabra: la inteli-
gencia es un ser universal panteistico, es el
amor al Universo; pero la determinacion carac-
teristica de la religion, especialmente de la reli-
gion cristiana, es que ella constituye un ser ab-
solutamente antropoteistico, el amor exclusivo
del hombre hacia si mismo, la afirmacién exclu-
siva del ser humano y esto del ser subjetiva-
mente; porque por cierto la inteligencia afirma
también la esencia del hombre, pero la esencia
objetiva, la esencia que se refiere al objeto por
amor al objeto, la esencia cuya representacion
precisamente es la ciencia. EI hombre que quie-
re y debe satisfacerse en la religion debe por lo
tanto tener en ella todavia otra cosa que sola-
mente la esencia de la inteligencia, y esta otra
cosa debe contener el modelo propiamente di-
cho de la religion. La determinacion intelectual
y razonable de Dios, tal como se presenta en la
religion y especialmente en la cristiana, es ante
todo una representacion de la perfeccion moral.
Pero Dios, en su calidad de ser perfectamente



moral, no es otra cosa que la idea realizada y la
ley personificada de la moral, es la esencia mo-
ral absoluta del hombre, concebido como ser
absoluto -es la propia esencia del hombre-;
pues el Dios moral exige del hombre, ser asi
como es él mismo: Santo es Dios, y asi como Dios
debéis ser santos vosotros. Dios es la propia con-
ciencia; de lo contrario ;como podria temblar
ante el Ser Divino, acusarse delante de él y
hacerle juez de sus mas intimas ideas y pensa-
mientos?

Pero la conciencia del ser moralmente
perfecto, por ser una conciencia de un ser abs-
tracto, insensible para todo antropopatismo,
nos deja frios y vacios, porque la distancia, el
vacio que sentimos entre nosotros y este ser, es
una conciencia no sentimental, pues es la con-
ciencia de nuestra nulidad personal, y de la
nulidad maés sensible o sea moral. La conciencia
de la omnipotencia y eternidad divina frente a
mi limitacion en espacio y tiempo, no me afec-



ta; porque la omnipotencia no me manda ser
omnipotente y la eternidad no me exige ser
eterno. Pero de la perfeccibn moral no puedo
ser consciente sin considerarla a la vez como
una ley para mi. La perfeccion moral depende,
por lo menos para la conciencia moral, no de la
naturaleza, sino exclusivamente de la voluntad,
es una perfeccion de la voluntad, es la voluntad
perfecta. Pero no puedo concebir la voluntad
perfecta, la voluntad que es idéntica con la ley,
gue es la misma ley, sin concebirla, a la vez
como objeto de la voluntad, vale decir, como
deber para mi. En una palabra: la idea del ser
moralmente perfecto, no es de ninguna manera
solo una idea teérica y pacifica, sino que a la
vez es practica, pues incita a la accion y a la
imitacion y me pone en tension y contradiccion
conmigo mismo. Pues al decirme como debo
ser, me dice a la vez sin ninguna clase de adu-
lacién lo que no soy, y esta discrepancia es en la
religibn tanto mas penosa y tanto maés terrible
por cuanto opone al hombre su propio ser, co-



mo si fuera otro y ademéas como si fuera un ser
personal, como un ser que odia y maldice a los
pecadores excluyéndolos de su gracia y de la
fuente de toda salvacion y felicidad.

¢Y de qué modo se salva el hombre de es-
ta discrepancia que existe entre él y el ser per-
fecto, de la pena de la conciencia de sus peca-
dos, del sufrimiento proveniente de la sensa-
cién de su nada? ;Como le quita al pecado su
aguijon mortifero? Sélo convirtiendo el corazon
y el amor en la conciencia del poder y de la
verdad, considerando el Ser Divino no ya como
una ley, como un ser moral, o un ser intelectual,
sino mé&s bien como un ser amante y cordial y
gue subjetivamente sea también humano.

La inteligencia solo juzga segun el rigor
de la ley; el corazon, en cambio, se acomoda, es
benigno, benévolo, considerado, humano. A la
ley, que sélo representa la perfeccibn moral,
nadie puede satisfacerla; pero por eso mismo
no basta la ley para el hombre, para el corazén.



La ley condena; pero el corazén se apiada del
pecador. La ley s6lo me afirma como ser abs-
tracto, el corazén como ser real. El coraz6n me
da la conciencia de que yo soy hombre, la ley
solo me hace ver que soy un pecador, que no
soy nada. La ley somete al hombre bajo su do-
minio, el amor lo hace libre.

El amor es el vinculo, el principio de me-
dicion entre el ser perfecto y el imperfecto, en-
tre el ser pecaminoso y el puro, entre lo general
y lo individual, entre la ley y el corazon, entre
lo divino y lo humano. El amor es Dios mismo
y fuera del amor no hay Dios. El amor hace del
hombre un Dios y convierte a Dios en un hom-
bre. EI amor fortifica lo débil y debilita lo fuer-
te, humilla lo altivo y eleva lo humilde, espiri-
tualiza la materia y materializa al espiritu. El
amor es la unidad verdadera entre el Dios y el
hombre, entre el espiritu y la naturaleza. En el
amor, la naturaleza ordinaria se vuelve espiritu
y el espiritu noble se vuelve naturaleza. Amor,



visto desde el punto de mira del espiritu, signi-
fica anular el espiritu; visto desde el punto de la
materia significa anular la materia. EI amor es
materialismo; un amor inmaterial carece de
sentido. En el afan del amor hacia un objeto
remoto, afirma el idealista abstracto, contra su
voluntad, la realidad de la sensualidad. Pero al
mismo tiempo el amor es el idealismo de la
naturaleza; el amor es espiritu. Sélo el amor
convierte al ruisefior en un cantor; sélo el amor
adorna los érganos de reproduccién de la plan-
ta con un céliz. Pero jcuantos milagros produ-
cen el amor en nuestra vida diaria! Lo que se-
para la fe, la confusion, la locura, lo une el
amor. Lo que los antiguos misticos decian de
Dios expresando que seria el ser méas sublime y,
sin embargo, més ordinario, esto vale en reali-
dad del amor y no de un amor sofiado e imagi-
nario sino del amor real, del amor que consta
de carne y de sangre.



Efectivamente, s6lo del amor que consta
de carne y de sangre, pues sélo este amor pue-
de perdonar los pecados cometidos por carne y
sangre. Un ser exclusivamente moral no puede
perdonar lo que es contra la ley de la morali-
dad. Lo que niega a la ley, es negado por la ley.
El juez moral que no deja penetrar sangre
humana en su sentencia, condena sin conside-
raciones e inexorablemente al pecador. Por lo
tanto, si se considera a Dios como un ser que
perdona pecados, no se le contempla por cierto
como un ser inmoral, pero tampoco como un
ser humano. La extincion del pecado significa
la extincion que la justicia abstracta moral -y la
afirmacion del amor, de la misericordia, de la
sentimentalidad-. Los seres abstractos no son
los seres sensibles, misericordiosos. La miseri-
cordia es la justicia de la sensibilidad. Por eso
Dios perdona los pecados de los hombres no
como Dios abstracto, intelectual, sino como
Dios sensual hecho carne. Dios, como hombre,
Nno peca: pero reconoce y hasta se carga de los



sufrimientos, de las necesidades, de las angus-
tias, de la sensualidad. La sangre de Cristo nos
limpia ante los ojos de Dios de nuestros peca-
dos y es solamente su sangre humana la que
hace a Dios misericordioso y apaga su ira, es
decir, que nuestros pecados nos son perdona-
dos no porque no somos seres abstractos, sino
porgue somos seres de carne y sangre.

CAPITULO QUINTO
El secreto de la encarnacion o sea Dios como ser
sentimental

Es por la conciencia del amor por la cual
el hombre se reconcilia con Dios 0 mas bien
consigo mismo, o sea con su ser que se le en-
frenta en la ley, como si fuera otro ser. La con-
ciencia del amor divino o lo que es lo mismo, la
contemplacion de Dios como un ser humano, es
el secreto de la encarnacion, del Dios que se ha
hecho sangre, o que se ha convertido en hom-
bre. La encarnacidn no es otra cosa sino la apa-



riciobn perceptible y efectiva de la naturaleza
humana de Dios. Dios no se ha hecho hombre a
causa de si mismo; es la angustia, la necesidad
del hombre -una necesidad que por lo demas
hoy todavia reside en una alma religiosa- la
causa de la encarnacion. Dios se ha hecho hom-
bre por misericordia, luego ya en si mismo era
un Dios humano antes de que se convirtiera en
un hombre real; porque afectd a su corazon la
necesidad humana, la miseria humana. La en-
carnacion era una lagrima de la misericordia
divina, luego es solamente la manifestacion de
un ser de sentimientos humanos y por eso de
sentimientos esencialmente sensitivos.

Cuando uno, en la encarnacion, sélo con-
templa al Dios hecho hombre; por lo tanto di-
cha encarnacion aparece como un aconteci-
miento sorprendente, inexplicable y maravillo-
so. Pero el Dios hecho hombre solo es la apari-
cién del hombre hecho Dios; por eso a la con-
descendencia del Dios hacia el hombre, preside



necesariamente la elevacion del hombre a Dios.
El hombre ya existia en Dios, ya era Dios mis-
mo, antes de que Dios se convirtiera en un
hombre, es decir, se manifestara como hombre.
De lo contrario, ;como podria Dios haberse
hecho hombre? El viejo principio de nada, nada
se hace vale también en este caso. Un rey que no
se preocupa de la salud de sus subditos; que
desde su trono no vive con su espiritu en los
hogares de aquéllos que en su modo de pensar
no habla como el hombre comdn, tal rey tampoco
corporalmente descenderd de su trono para
hacer feliz a su pueblo con su presencia perso-
nal. ;Acaso no ha ascendido el subdito hacia el
rey antes de que el rey ascienda al subdito? Y si
el subdito se siente enterado y feliz por la pre-
sencia de su rey, acaso este sentimiento solo se
refiere a esta presencia visible como tal o0 maés
bien a la presencia del espiritu de aquel rey
humano que es la causa de esta presencia. Pero
lo que en realidad para la religion es la causa,
esto se convierte en la conciencia de la religion,



en una consecuencia. Asi, la elevacion del
hombre a Dios se ha convertido en una conse-
cuencia de la condescendencia de Dios hacia el
hombre. Dios, dice la religion, se humaniz6
para divinizar al hombre.

Lo profundo e inconcebible, es decir, lo
contradictorio que se encuentra en la frase Dios
es 0 se hace hombre, s6lo proviene del hecho de
gue se confunda el concepto o las determina-
ciones del ser general ilimitado metafisico con
el concepto o las determinaciones del Dios reli-
gioso, o sea las determinaciones de la inteligen-
cia con las determinaciones del corazon -una
confusion que es el mayor obstaculo del cono-
cimiento verdadero de la religion. Pero en rea-
lidad tratase s6lo de la forma humana de Dios,
gue ya en su esencia, en lo méas profundo de su
alma, es un Dios misericordioso, humanao.

En la doctrina eclesiastica esto se expresa
de tal manera que no se encarna la primera
persona de la divinidad, sino la segunda, que



representa al hombre en y delante de Dios. Pero
esta segunda persona es, en realidad, como se
verd més adelante, la verdadera, total y primera
persona de la religion. La encarnacién sélo sin
este concepto de medicion, que representa su
punto de partida, parece ser misteriosa, incon-
cebible, especulativa; mientras que considerada
en unién con ese concepto de medicion, que
representa su punto de partida, ese concepto de
medicion, es necesaria y légica. De ahi que ase-
gurar que la encarnacion sea un hecho pura-
mente empirico o historico que s6lo puede co-
nocerse mediante una revelacion teoldgica, es la
manifestacion de un materialismo religioso
absolutamente estupido; pues la encarnacion es
una consecuencia que descansa en una premisa
muy fécil de comprender, pero asimismo es
erréneo si se quiere deducir a la encarnacién de
razones puramente especulativas, es decir, me-
tafisicas y abstractas; porque la metafisica solo
pertenece a la primera persona que no encarna
Yy que no es una persona dramédtica. Semejante



deduccion a lo sumo podria justificarse en el
caso de que se quisiera deducir conscientemen-
te de la metafisica la negacién de ella misma.

De este ejemplo vemos como se distingue
la antropologia de la filosofia especulativa. La
antropologia no considera a la encarnacion co-
mo un misterio especial y estupendo tal como
lo es la especulacion seguida por la apariencia
mistica; ella mas bien destruye la ilusién de que
después de la encarnacién hubiera un secreto
especial y sobrenatural; ella critica el dogma y
lo reduce a sus elementos naturales innatos al
hombre, a su origen intrinseco y su punto cen-
tral o sea al amor.

El dogma nos da dos objetos: Dios y el
amor. Dios es el amor; pero ¢qué significa esto?
¢Es Dios todavia algo fuera del amor; un ser
diferente del amor? (Es eso lo mismo que
cuando el yo, de una persona humana exclama
con afecto: ella es el amor mismo? Por cierto es
lo contrario: deberia yo renunciar al nombre



Dios, que expresa un ser especial y personal, un
sujeto diferente del predicado. De este modo se
hace del amor algo especial: Dios ha enviado su
Hijo Unigénito por amor. De tal manera el
amor es rebajado debido a su fondo oscuro.
Dios, el amor, se convierte en una cualidad per-
sonal aunque sea esencial; pero en el espiritu y
en el alma, objetiva y subjetivamente, solo tiene
el rango de un predicado o de un sujeto, no de
la esencia; se convierte en una cosa secundaria
y se esfuma de la vista como algo accidental.
Dios se me presenta bajo otra forma que la del
amor, se me presenta en forma de la omnipo-
tencia, de una fuerza sombria no ligada por el
amor, de una fuerza en la cual participan, aun-
gue sea en grado menor, hasta los demonios,
los diablos.

Mientras que el amor no sea elevado al
rango de una substancia y de una esencia, exis-
tird en el fondo del amor un sujeto que, tam-
bién sin el amor, puede ser un monstruo, un ser



demoniaco cuya personalidad difiere del amor
y es realmente del mismo y que goza con la
sangre de los herejes e infieles -es el fantasma
del fanatismo religioso-. Pero sin embargo, el
amor es lo esencial en la encarnacion, aunque
esté ligado todavia a cierta oscuridad de la con-
ciencia religiosa. EI amor determina a Dios a
despojarse de su divinidad. Pero no por su di-
vinidad como tal, y segun la cual es él el sujeto
en la frase: Dios es el amor, sino por el amor, o
sea el predicado llegd a negar su divinidad;
luego es el amor una potencia y una verdad
superior a la divinidad. El amor vence a Dios.
Era al amor al cual Dios sacrificaba su majestad
divina y ¢(qué clase de amor era? ;Acaso era
otro que el amor nuestro, al cual nosotros sacri-
ficamos nuestros bienes y nuestra sangre? ;Era
acaso el amor a si mismo, a si mismo como a
Dios? No, era el amor hacia el hombre, ¢pero
no es el amor al hombre un amor humano?
¢(Puedo yo amar al hombre sin amarlo huma-
namente, sin amarlo asi como él mismo ama si



es que ama en verdad? ;De lo contrario no seria
el amor acaso un amor diabdlico? Pues hasta el
diablo ama al hombre, pero no por amor al
hombre, sino por amor a si mismo, es decir, por
egoismo, para aumentar y extender su poder.
Pero Dios, al amar al hombre, lo ama por amor
al hombre mismo, para hacerlo bueno, feliz y
santo. ;Acaso no ama entonces al hombre de tal
manera como el hombre verdadero ama al
hombre? ;Y tiene el amor en general plurali-
dad? ¢(No es acaso siempre idéntico consigo
mismo, no es el texto genuino y no falsificado
de la encarnacion, simplemente el texto del
amor, sin ningun agregado, sin diferencia entre
el amor divino y humano? Porque aungque exis-
ta un amor egoista entre los hombres, el amor
verdadero, humano, que s6lo es digno de este
hombre, es aquel que sacrifica lo que tiene por
amor hacia el projimo. (Quién es por lo tanto
nuestro redentor y reconciliador? ¢(Dios o el
amor? Es el amor, porque no Dios como Dios
nos ha redimido, sino el amor, que estd por



encima de la diferencia entre la personalidad
divina y la humana. Asi como Dios ha renun-
ciado a si mismo por amor, asi también noso-
tros por amor deberiamos renunciar a Dios;
porque si no sacrificamos a Dios el amor, sacri-
ficamos el amor a Dios, y tendriamos, a pesar
del predicado del amor, aquel Dios que es el
digno del fanatismo religioso.

Ahora bien; habiendo sacado este texto
de la encarnacion hemos al mismo tiempo do-
cumentado la mentira del dogma y hemos re-
ducido el ministerio aparentemente sobrenatu-
ral y sobre intelectual a una verdad sencilla y
natural para el hombre, a una verdad que no es
exclusiva de la religion cristiana, sino que se
encuentra en forma mas o menos desarrollada
en cualquier religion como religion. Pues toda
religiobn que reclama para si este nombre, supo-
ne que Dios no es indiferente frente a los seres
gue lo adoran, que por lo tanto lo humano no le
es ajeno, que él, como objeto de la veneracion



humana, es un Dios humano. Cada oracion
descubre el secreto de la encarnacion; en efecto,
cada oracion es una encarnacion de Dios. En la
oracion yo hago descender a Dios a la miseria
humana, lo hago participar de mis sufrimientos
y necesidades. Dios no es sordo a mis quejas; €l
se apiada de mi, luego deniega su majestad
divina, su sublimidad que esta por encima de
todo lo finito y todo lo humano; se convierte en
un hombre comparfiero de los hombres; pues
me oye, se apiada de mi, es afectado por mis
sufrimientos. Dios ama al hombre -esto quiere
decir: Dios sufre por el hombre. El amor no es
concebible sin sentimiento, sin compasion;
¢tengo yo acaso compasion de un ser que no
siente? No, so6lo siento para los que sienten y
s6lo por aquello, que yo siento en mi mismo,
cuyo sufrimiento yo mismo puedo sentir. La
compasion supone seres iguales. La expresion
de esta diferencia esencial entre el Dios y el
hombre es la encarnacion, es la providencia, es
la oracion.



La teologia, por cierto, que tiene e insiste
en sus determinaciones intelectuales metafisi-
cas con respecto a la eternidad, lo indetermina-
ble, lo invariable y otras determinaciones abs-
tractas que expresan la esencia de la inteligen-
cia, esta teologia niega la posibilidad de que
Dios sufra, pero con ello mismo niega también
la verdad de la religion. Pues el hombre religio-
so, cree, al hacer un acto de devocion en la ple-
garia, en una participacion verdadera del ser
divino en sus sufrimientos y necesidades, cree
en una voluntad de Dios, que se deja determi-
nar por la insistencia de la oracién, es decir, por
la fuerza del corazon, cree en la realizacion de
su pedido causado por la oraciéon. EI hombre
verdaderamente religioso confia su corazén sin
reparos a Dios; Dios le es un corazén sensible
para todo lo humano. El corazén solo puede
dirigirse al corazon; s6lo encuentra solaz en si
mismo, en su propio ser.



La aseveracion de que la realizacion del
pedido mediante la oracion, ya sea determina-
da desde la eternidad o ya sea incluida en el
plan de la creacién del mundo, es una ficcion
abstracta y desabrida de un modo de decir
mecénico, que contradice absolutamente a la
esencia de la religion. Nosotros necesitamos -dice
con razon Lavater en el sentido de la religion-
un Dios arbitrario. Ademas, Dios es, también, en
aquella ficcién, un ser determinado por el
hombre en la misma forma que en la realiza-
cién real de un pedido efectuado por la fuerza
de la oracion; sélo que la contradiccién con la
variabilidad y la indeterminabilidad de Dios,
en que reside la dificultad, es alejado a la dis-
tancia engafiosa del pasado o de la eternidad.
En el fondo, es lo mismo si Dios decide ahora, a
raiz de mi oracion, realizar mi pedido o si se ha
decidido a ello antes de que el mundo existiera.

Es la inconsecuencia més grande rechazar
como humano e indigno la idea de un Dios que



se deja determinar por la oracion, vale decir,
por la fuerza del sentimiento. Cuando se cree
en un ser que es el objeto de la veneracion, el
objeto de la oracién, el objeto del sentimiento,
en un ser que es previsor y cuidadoso -una
providencia que no es concebible sin amor-, en
un ser que es amante y que tiene como causa
principal de su esencia el amor, entonces se
cree también que aquel ser tiene un corazon
psiquico y humano, aunque no sea anatémico.
El sentimiento religioso, como ya he dicho, to-
do lo confia a Dios -excepcién hecha de lo que
el sentimiento mismo rechaza. Los cristianos no
daban a su Dios afectos contradictorios a sus
conceptos morales, pero los sentimientos y los
efectos sentimentales del amor y de la compa-
sion, los atribuyeron a él sin reparo y tienen
que atribuirselos. Y el amor que atribuye a Dios
por el sentimiento religioso, es un amor propio,
real y verdadero, no solamente imaginado o
supuesto. Dios es amado y ama a su vez, sélo
en el amor divino se objetiva y se afirma, pues,



el amor humano. En Dios sélo se ahonda el
amor.

Contra este significado de la encarnacién
aqui desarrollado, no se puede objetar que la
cuestion de la encarnacion cristiana tenga un
caracter especial y por lo menos un sentido
muy diferente -lo que en cierto modo, es ver-
dad, como veremos mas adelante- que la en-
carnacion de los dioses paganos, por ejemplo
los de los griegos o indios. Estas encarnaciones
aparecen como productos humanos u hombres
divinizados mientras que en el cristianismo
existe la idea del Dios verdadero; pues la unién
del ser divino con el humano recién aqui ad-
quiere importancia especulativa. Jupiter se
haya transformado en un toro, y las encarna-
ciones paganas de los dioses so6lo son fantasias;
en el paganismo la esencia de Dios no supera a
su apariencia; en cambio en el cristianismo Dios
es el ser diferente y sobrehumano y como tal se
ha hecho hombre. Pero esta objecion se refuta



por la aseveracion ya hecha de que también la
premisa de la encarnacion cristiana contiene el
ser humano. Dios ama al hombre; ademas, Dios
tiene en si mismo a su hijo; Dios es padre; las
relaciones humanas no estan excluidas de Dios:
lo humano no es ajeno a Dios, no le es descono-
cido. Por eso tampoco aqui la esencia de Dios
supera a la apariencia de Dios. En la encarna-
cién, la religion solo confiesa lo que en la re-
flexion de si mismo, como teologia, quisiera
negar, o sea que Dios es un ser absolutamente
humano. La encarnacién, el secreto del Dios
hombre, no es, por lo tanto, ninguna composi-
cién misteriosa de objetos, no es ningln hecho
cientifico, como quiere asegurar la filosofia es-
peculativa de la religion, porque si halaga en
contradicciones, es mas bien un hecho analitico
una palabra humana con sentido humano. Si
hubiera una contradiccion en ella, ésta se habria
cometido antes y fuera de la encarnacion, en la
unién de la providencia y del amor con la divi-
nidad; pues si el amor es real, entonces no pue-



de ser esencialmente diferente de nuestro amor
-s6lo hay que suprimir los limites- y entonces la
encarnacién solo es la expresion mas fuerte,
mas vigorosa, mas sublime, mas sensible y més
sincera de aquella providencia y de aquel amor.
El amor no conoce mayor felicidad para su ob-
jeto, que halagado con su presencia personal
haciéndose visible para él. Poder ver al benefac-
tor invisible; verle cara a cara es el deseo mas
ardiente del amor. Ver es un acto divino, la
felicidad reside en el s6lo aspecto del ser queri-
do. La mirada es la certeza del amor, y la en-
carnacion no tiene otro objeto ni otro significa-
do u otro fin que dar la certeza indudable del
amor de Dios hacia el hombre. El amor queda,
pero la encarnacion pasa; la apariencia era limi-
tada con respecto al tiempo y al lugar, so6lo po-
cos la percibieron; pero la esencia de la apari-
cidn es eterna 'y general. Todavia debemos creer
en la aparicion y no por ella sino por su esencia:
pues s6lo nos ha quedado el aspecto del amor.



La demostracion més clara y maés irrefu-
table de que el hombre en la religién se consi-
dera a si mismo como objeto divino y como fin
divino, que en la religion sélo expresa la rela-
cidén a su propio ser o sea a si mismo, es el amor
de Dios hacia el hombre, que constituye el fun-
damento y el centro de la religion. Dios se des-
poja de su divinidad por amor hacia el hombre.
En esto reside la expresiéon méas sublime de la
encarnacion: el ser supremo se humilla por
amor hacia el hombre. En Dios veo por lo tanto
mi propia esencia; yo tengo valor para Dios; la
importancia divina de mi ser aqui se me revela.
¢Como puede apreciarse el valor del hombre en
una forma mas sublime que cuando Dios, por
amor al hombre, se convierte en un hombre y
cuando el hombre se convierte en el objeto final
del amor divino? ElI amor de Dios hacia el
hombre es una determinacion esencial del ser
divino: Dios me ama a mi y ama al hombre en
general. En esto reside el significado y el efecto
fundamental de la religién. EI amor de Dios me



hace amar; el amor de Dios al hombre es la cau-
sa del amor de los hombres hacia Dios: el amor
divino causa y despierta el amor humano.
Querédmosle a él porque él nos ha querido primero.
¢Qué es por lo tanto lo que yo quisiera en Dios?
Es el amor, el amor hacia el hombre. ¢Pero si yo
amo y adoro al amor con que Dios ama a los
hombres, no amo yo entonces al hombre, no es
mi amor hacia Dios indirectamente también un
amor hacia el hombre? ;No es aquello mas
intimo lo que yo quiero, tengo yo un corazén si
no quiero? No, sélo el amor es el corazén del
hombre. (Pero qué es el amor sin aquello que
yo quiero? Luego lo que yo quiero es mi co-
razon, es mi contenido, es mi ser. ;Por qué esta
el hombre de duelo, por qué pierde hasta las
ganas de vivir cuando ha perdido el objeto
amado, por qué? Porque con el objeto querido
ha perdido su corazon, el principio de la vida,
por eso si Dios quiere al hombre, es el hombre
el corazén de Dios -y el bienestar del hombre
su interés intimo. Por eso cuando el hombre es



el objeto de Dios, ¢no es entonces el hombre, en
Dios, el objeto para si mismo? ;No es el ser
humano el contenido del ser divino, cuando
Dios es el amor, pero el contenido esencial de
este amor es el hombre? ;No es el amor de Dios
hacia el hombre, ese fundamento y centro de la
religion, el amor del hombre hacia si mismo,
objetivado y considerado como la verdad mas
sublime y como el ser més sublime del hombre?
¢No es la frase Dios ama al hombre un orienta-
lismo -la religion es esencialmente oriental- que
en nuestro idioma expresado diria: lo més su-
blime es el amor del hombre?

La verdad que aqui ha sido reducida me-
diante el analisis del misterio de la encarnacién,
se ha hecho presente también a la conciencia
religiosa. Asi dice por ejemplo, Lutero: Quien
concibe esto (es decir, la encarnacion de Dios), en
verdad, deberia amar a todos los seres de sangre y de
carne por amor hacia la sangre y la carne que esta
arriba, a la derecha de Dios, y no deberia jamas estar



enojado con ningan hombre. Por eso, la sublime
humanidad de Cristo, de nuestro Dios deberia llenar
a todos los corazones de alegria, de manera que
ningln pensamiento de ira 0 no amistoso tuviera
cabida en él. Y cada hombre deberia considerar al
otro con gran carifio y esto por amor a nuestra carne
y sangre. Por eso nos deberia llenar de gran alegria'y
de feliz orgullo el hecho de que nosotros hemos sido
tan honrados por encima de todas las demas criatu-
ras y hasta por encima de los &ngeles; podemos va-
nagloriarnos en verdad: mi propia carne y sangre
estd sentada a la derecha de Dios y gobierna todo.
Semejante honor no lo tiene ninguna criatura ni
tampoco ningan angel. Esto deberia ser como un
horno en el cual se funden para formar un solo co-
razon y deberia encender tanto amor entre nosotros
los hombres que nos amaramos los unos a los otros
de corazon. Pero lo que significa para la verdad
religiosa la esencia de la fibula y la cosa princi-
pal, es para la conciencia religiosa s6lo la moral
Yy una cosa secundaria.



CAPITULO SEXTO
El secreto del Dios que sufre

Una determinacion esencial del Dios
hecho hombre, o sea, lo que es lo mismo, del
Dios humano, es decir, de Cristo, es su pasion y
muerte. EI amor se comprueba en los sufri-
mientos. Todos los pensamientos y sentimien-
tos que se concretan alrededor de la persona de
Cristo, convergen en el concepto de su pasion y
muerte. Dios, como Dios, es el maximo de toda
la perfeccion humana; Dios, como Cristo, es el
maximo de toda la miseria humana. Los filéso-
fos paganos celebran la actividad y especial-
mente la actividad de la inteligencia como acti-
vidad suprema y divina; los cristianos, en cam-
bio, santificaban la pasién y la muerte y atri-
buian ambas cosas hasta a Dios. Si Dios, como
acto puro y como actividad pura, es el Dios de
la filosofia abstracta, es, en cambio, Cristo, el
Dios de los cristianos, como pasion pura, la
idea suprema metafisica, el ser supremo del



corazon. Pues que es lo que hace més presion
sobre el corazon que el sufrimiento, pero el
sufrimiento del que de por si no puede sufrir, el
sufrimiento del inocente, del hombre sin peca-
do, el sufrimiento Unicamente en bien de los
demaés. El sufrimiento del amor, de la negacion
de si mismo. Pero precisamente porque la his-
toria més conmovedora para el corazén huma-
no y en general para el corazén -pues seria una
locura ridicula del hombre imaginarse otro co-
razén que el corazon humano-, sigue en forma
incontestable que en esa historia de la pasion,
no se encuentra otra cosa que la esencia del
corazon y que ella no es una invencion de la
inteligencia humana o de la facultad poética,
sino del coraz6on humano. Pero éste no inventa
como la libre fantasia o la inteligencia. El co-
razon sufre y recibe; todo lo que proviene de él
le parece dado como irremediable, como im-
puesto, como algo que obra con la fuerza de
una necesidad urgente. El domina y gobierna al
hombre; quien es dominado por el corazén es



dominado como por un demonio, por un Dios.
El corazébn no conoce a ningun otro Dios,
ningln ser mas excelente que su propio Dios,
cuyo nombre por cierto puede ser otro diferen-
te, pero cuya esencia, cuya substancia, es la
esencia propia del corazon, y, precisamente, del
corazon, de la necesidad intrinseca de hacer
bien, de vivir y morir para los hombres, del
instante divino de la beneficencia que quiere
hacer felices a todos, que no excluye a nadie, ni
al més detestable, al mas humilde, del deber
moral de la beneficencia en el sentido supremo;
esa beneficencia que se ha convertido en una
necesidad intrinseca, o sea en un asunto del
corazon que se ha formado de la esencia huma-
na tal como se manifiesta como corazon y por el
corazon, ha nacido la esencia del cristianismo,
libre de elementos y contradicciones teologicas,
es decir, el cristianismo legitimo.

Pues lo que en la religién es predicado,
esto lo podemos convertir, segun lo que ya



hemos visto, en sujeto, y lo que es en ella sujeto,
lo podemos haber predicado, de manera que
invertimos los oréculos de la religion para co-
nocer la verdad. Dios sufre -sufrir es el predi-
cado- pero para los hombres, para otros, no
para si mismo. ;Qué significa eso en nuestro
idioma? No significa otra cosa sino que sufrir
para otros es divino; quien sufre para otros
perdiendo por ellos su alma y su vida, obra
divinamente, es para los hombres Dios.

Pero la pasion de Cristo no representa so-
lamente el sufrimiento moral y automético, el
sufrimiento del amor, de la fuerza de sacrificar-
se en bien de los demas; sino que representa
también el sufrimiento como tal, el sufrimiento
en cuanto a expresion de la capacidad de sufrir.
La religion cristiana es tan poco sobrehumana,
gue hasta santifica la divinidad humana.
Cuando el filésofo pagano, aun al recibir la
noticia de la muerte de su propio hijo exclama:
Ya sabia que yo habia dado la vida a un ser mortal.



Cristo derrama, en cambio -por lo menos el
Cristo biblico, pues del Cristo pre biblico y no
biblico no sabemos nada- lagrimas sobre la
muerte de L&zaro, muerte que sin embargo en
realidad s6lo era una muerte aparente. Cuando
Sécrates, con animo integro vacia la copa de
veneno, Cristo exclama: Oh, si fuera posible no
quisiera apurar este caliz. Cristo a ese respecto es
la confesion de la sensibilidad humana. El cris-
tiano en oposicion al principio estoico con su
rigurosa energia de voluntad y su independen-
cia, atribuye la conciencia de la propia irritabi-
lidad y sensibilidad a la conciencia de Dios; la
encuentra en Dios, con tal que no sea una debi-
lidad pecaminosa, que no niega, que no conde-
na.

El sufrimiento es el mandato supremo del
cristianismo y la historia misma del cristianis-
mo es una historia de los sufrimientos de la
humanidad. Si los paganos mezclaban el jubilo
del placer pecaminoso al culto de los dioses, los



cristianos, naturalmente los antiguos cristianos,
mezclaban gemidos del corazén y del senti-
miento con sus servicios divinos. Pero, asi co-
mo un Dios sensible, un Dios de la vida, es ve-
nerado alli donde las exclamaciones de alegria
sensual pertenecen a su culto y como estos gri-
tos jubilosos s6lo son una definicion sensual de
la esencia de los dioses a quienes ese jubilo es
dirigido, asi también los gemidos del corazén
de los cristianos son sonidos provenientes del
interior de su alma, de la esencia intima de su
Dios. El Dios del servicio divino es el Dios ver-
dadero de los hombres; para los cristianos lo es
el Dios del servicio divino intimo, no el Dios de
la teologia sofistica. Los cristianos creian ofre-
cer a su Dios el honor méximo con lagrimas,
pero con lagrimas de arrepentimiento y de
anhelo. Luego, las lagrimas son el punto culmi-
nante del sentimiento cristiano religioso, en
ellas se refleja la esencia de su Dios. Pero un
Dios que gusta de lagrimas, no expresa otra
cosa sino la esencia del corazon, especialmente



del sentimiento. Dice la religion cristiana: Cristo
ha hecho por nosotros todo, nos ha redimido, nos ha
reconciliado con Dios. O lo que es igual: Alegré-
monos, ¢para qué preocuparnos de como nos recon-
ciliaremos con Dios? pues lo estamos ya. Pero la
intensidad del sufrimiento, hace una impresion
maés fuerte y més insistente que la intensidad
de la redencidn. La redencion solo es el resulta-
do del sufrimiento; el sufrimiento es la causa de
la redencion. Por eso el sufrimiento arraiga mu-
cho méas profundo en el sentimiento que la
alegria; el sufrimiento se convierte en un objeto
de imitacién; no asi la redencién. Si Dios mismo
ha sufrido por mi, ;cémo puedo alegrarme,
como puedo estar lleno de jubilo por lo menos
en esta tierra corrompida que ha sido el teatro
de su pasion? ;Acaso soy yo mejor que Dios,
acaso no debo participar en sus sufrimientos?
¢No es lo que hace ese Dios, mi sefior, un mo-
delo para mi, o es que yo s6lo corro con las ga-
nancias y no con los gastos? ;Acaso se yo sola-
mente que él me ha redimido, no es la historia



de su pasién también un objeto para mi? ;Aca-
so es ella solamente un objeto de recuerdo frio
0 hasta un objeto de alegria porque este sufri-
miento me ha dado la beatitud? ;Quién podria
pensar de esta manera, quién podria excluirse
de los sufrimientos de su Dios?

La religion cristiana es la religion del su-
frimiento; los cuadros del sacrificado que hoy
todavia vemos en todas las iglesias no nos re-
presentan a ningun redentor, sino solo al sacri-
ficado. Hasta las modificaciones del cristianis-
mo son consecuencias psicolégicamente funda-
das, muy bien fundadas en sus creencias reli-
giosas. ¢Quién si no tendria ganas de sacrificar-
se a si mismo o a otras personas pensando
constantemente en la imagen de un sacrificado?
Por lo menos llegamos a esta conclusion con la
misma razon con que Agustin y otros padres
eclesiasticos reprochaban a la religion el hecho
de que las imégenes religiosas pornograficas de



los paganos tengan un estimulo y una justifica-
cion de la fornicacion.

Dios sufre; pero esto, en realidad, no sig-
nifica otra cosa que Dios es un corazon. El co-
razon es la fuente y el contenido de todos los
sufrimientos. Un ser sin sufrimientos es un ser
sin corazon. Por eso el secreto del Dios que su-
fre, es un secreto del sentimiento; un Dios que
sufre, es un Dios sensible, es un Dios que sien-
te. Pero la frase: Dios es un ser sensible, s6lo es
la expresion religiosa de la frase: el sentimiento
es divino.

El hombre tiene en si no solamente la
conciencia de una fuente de actividad sino
también de una fuente de sufrimientos. Yo sien-
to; yo experimento el sentimiento, no solamente
la voluntad; la idea, la que a menudo esté en
oposicion conmigo y con mis sentimientos;
siento la sensacion como perteneciente a mi
esencia y aunque sea la fuente de todos los su-
frimientos, debilidades y dolores, la considero



al mismo tiempo como un poder y una partici-
pacion divina'y como una perfeccion magnifica.
¢ Qué seria el hombre sin sensacién? Ella es el
poder musical en el hombre. ;Pero qué seria el
hombre sin el sonido? Por eso el hombre, asi
como siente en si un instinto musical, una nece-
sidad intrinseca de expresar sus sentimientos
en el sonido, en la cancién, asi necesariamente
expresa en los gemidos y las lagrimas religiosas
la esencia de la sensacion como ser objetivado y
divino.

La religion es la reflexion, es el reflejo del
ser humano en si mismo. Lo que existe tiene
necesariamente placer y alegria de si mismo, se
ama y se ama con razon; y si t reprochas que
se ame, le reprochas que exista. Existir significa
afirmarse, amarse; quien estd cansado de la
vida, se la quita. Por eso tampoco la sensaciéon
no ha sido reprimida, como por ejemplo lo
hacen los estoicos; donde uno se alegra de su
existencia ahi tiene también poder y significado



religioso, y es elevado a aquel grado en que
pueda reflejarse en Dios como en su propio
espejo. Dios es el espejo del hombre. Lo que
tiene valor esencial para el hombre, lo que para
él es lo perfecto, lo exacto, en lo que él verdade-
ramente se deleita, esto sélo es para €l Dios. Si
la sensacion para ti es una cualidad magnifica,
serd por ello mismo también para ti una cuali-
dad divina. Por eso el hombre sensible solo cree
en un Dios sensible, es decir, sélo cree en la
verdad de su propio ser y esencia, pues no
puede creer otra cosa si no lo que es en su pro-
pia esencia. Su fe es la conciencia de lo que para
él es santo: porque santo es para el hombre sélo
lo que es su propio interior, la Gltima causa, la
esencia de su individualidad. Para el hombre
sensible un Dios insensible seria un Dios abs-
tracto y negativo, es decir, una negacion, por-
gue le falta lo que le es santo y valioso para el
hombre. Dios es para el hombre el contenido de
sus sensaciones e ideas mas sublimes, es su



libro genérico, en el cual escribe los nombres de
sus seres mas queridos.

Es una caracteristica del instinto femeni-
no recoger y conservar lo recogido, no abando-
nar a las ondas del olvido, a la casualidad del
recuerdo y en general a si mismo lo que existe
de valioso para uno. Un espiritu liberal se ex-
pone al peligro de una vida derrochadora y
disoluta; el espiritu religioso que todo lo une,
no se pierde en la vida sensual; pero en cambio
estd expuesto a la falta de liberalidad, al egois-
mo espiritual y al lucro. Por eso mismo el irre-
ligioso parece para el religioso un hombre sub-
jetivo y autoritario, altivo y frivolo, pero no
porgue para €l no fuera santo lo que lo es para
aquél, sino porque aquello que el irreligioso
tiene sélo en su inteligencia, lo tiene el religioso
también como objeto que esti por encima de él
y con respecto al cual se encuentra en relacion
de una subordinacion formal. En una palabra,
el religioso tiene un punto de recogimiento y



un objeto y porque tiene un objeto tiene una
base firme. No la voluntad como tal, no el saber
vago -solo la actividad teoldgica que es la uni-
dad de la actividad tedrica y préactica, da al
hombre una base moral, un caracter. Por eso
mismo cada hombre debe tener un Dios, es
decir, un objetivo final. El objetivo final es el
instinto consciente y esencial de la vida, es la
mirada genial, es el punto luminoso del cono-
cimiento de si mismo, es la unidad de la natura-
leza y del espiritu en el hombre. Quien tiene un
objetivo final, tiene una ley que esta por encima
de él; no sélo se gobierna a si mismo, sino que
es también gobernado. Quien no tiene objetivo
final no tiene ni idolo ni terrufio. La desgracia
mas grande es la falta de finalidad. Hasta quien
tiene un objetivo vil se encuentra en mejores
condiciones que aquel que no tiene ningln ob-
jetivo. El objetivo limita; pero el limite es la
maestra de la virtud. Quien tiene un objetivo
gue es en si verdadero y esencial, tiene con ello
religion aungue no en el sentido limitado de la



plebe teoldgica, pero si -y esto es lo mas impor-
tante- en el sentido de la razén, en el sentido de
la verdad.

CAPITULO SEPTIMO
El misterio de la trinidad y la madre de Dios

Asi como un Dios sin sentimiento, sin el
poder de sufrir, no basta al hombre por ser éste
un ser sensible y un ser que sufre, asi no le bas-
ta tampoco un ser que solo tenga sentimiento,
un ser sin inteligencia y sin voluntad. Solamen-
te un ser que represente en si todo el hombre,
puede también satisfacer al hombre enteramen-
te. La conciencia del hombre en si es ya en su
totalidad la conciencia de la Trinidad. La Trini-
dad relne las determinaciones, o sea las fuerzas
gue hasta ahora han sido consideradas separa-
damente. Reuniéndolas convierte la esencia
general de la inteligencia, vale decir, Dios como
Dios en un ser especial, transformando asi la
inteligencia en una facultad especial.



Lo que es designado por la teologia como
reproduccion, imagen y simbolo de Trinidad lo de-
bemos soélo concebir como la cosa misma, la
esencia y el original para resolver el enigma.
Las iméagenes supuestas por las cuales se trata-
ba de hacer comprensible a la Trinidad, eran
principalmente: el espiritu, la inteligencia, la
memoria, la voluntad y el amor.

Dios piensa y Dios ama, pero pensando y
améandose a si mismo; lo pensado y lo amado es
Dios mismo: La objetivacién de la conciencia
propia es lo primero que encontramos en la
Trinidad. La conciencia de si misma se impone
necesariamente y por si sola al hombre como
algo absoluto. Existir es para él lo mismo que
ser consciente de si mismo. Existir con la con-
ciencia es para él simplemente existir. EI no
existir o el existir sin saber que se existe signifi-
ca lo mismo. La conciencia propia tiene para el
hombre, en efecto, un significado absoluto. Un
dios que no se conoce a si mismo, un Dios sin



conciencia, no es Dios. Asi como el hombre no
puede pensar en si sin la conciencia, asi tampo-
co lo puede hacer Dios. La conciencia propia
divina no es otra cosa que la conciencia de la
conciencia como esencia absoluta o divina.

Por lo demas, no se ha agotado con ello el
concepto de trinidad en ninguna forma. Seria
mas bien absolutamente arbitrario si redujéra-
mos a ello el secreto de la Trinidad limitandola
de esta manera. La conciencia, la inteligencia, la
voluntad y el amor, en el significado de seres o
determinaciones abstractas, sélo pertenecen a la
filosofia abstracta. Pero la religion es la con-
ciencia del hombre, de si mismo, de su totali-
dad viviente, en lo que la unidad de la concien-
cia propia solo existe como la unidad perfecta
del yo y del ta.

La religion, por lo menos la cristiana,
prescinde del mundo; a su esencia pertenece el
retraimiento. El hombre religioso lleva una vida
tranquila, ajena a las alegrias mundanas, es-



condido en Dios y retraido del mundo. Sélo se
separa del mundo porque Dios mismo es un ser
trascendental separado del mundo, o sea,
hablando en forma filosofica y abstracta, la no
existencia del mundo. Pero Dios como ser
transcendental no es otra cosa que la esencia
del hombre apartado del mundo y retraido en
si, librado de todos los lazos y vinculaciones
gue lo unen con él, cuyo ser es realizado y con-
templado como ser objetivado, o sea como la
conciencia de la fuerza de poder prescindir de
todas las demas cosas que rodean a uno para
vivir sélo consigo mismo. Y esta fuerza, dentro
de la religion, es objetivada como un ser espe-
cial diferente del hombre. Dios como Dios y
como ser simple, es el ser que simplemente y
s6lo existe en una soledad e independencia
absoluta; pues en soledad solamente puede
existir lo que es independiente. Poder existir en
soledad es un signo de caracter y de fuerza
pensativa; la soledad es la necesidad del pen-
sador, la comunidad es la necesidad del co-



razén. Pensar puede uno estando solo, amar,
s6lo estando con otros. Dependientes somos en
el amor, pues éste es la necesidad de estar con
otro ser; independientes s6lo somos en un acto
intelectual. La soledad es la autarquia, es bas-
tarse a si mismo.

Pero de un Dios que existe en una sole-
dad esta excluida la necesidad esencial de la
dualidad, del amor, de la comunidad, de la
conciencia propia real y perfecta del otro yo.
Esta necesidad es entonces satisfecha por la
religion que coloca en la soledad tranquila del
ser divino, otro segundo ser diferente de Dios
segun la personalidad, pero idéntico con él
segun la esencia; Dios hijo, diferente de Dios
padre. Dios padre es el yo; Dios hijo el tu. El yo
es la inteligencia, el ta el amor, pero el amor
unido a la inteligencia y la inteligencia unida al
amor forman el espiritu, forman el hombre en-
tero.



Sélo la vida en comunidad es una vida
verdadera, divina y satisfecha en si misma; esta
simple idea, esta verdad para el hombre tan
natural e innato en él es el secreto del misterio
sobrenatural de la Trinidad. Pero la religion
expresa también esta verdad como cualquier
otra, s6lo en forma indirecta, es decir, errénea,
haciendo también aqui de una verdad general,
otra especial y convirtiendo el sujeto verdadero
en el predicado, diciendo: Dios es una vida en
comunidad, es una vida y un ser de amor y de
amistad. Pues la tercera persona en la trinidad
no expresa otra cosa que el amor reciproco en-
tre dos personas divinas, es la unidad del padre
con el hijo, el concepto de la comunidad, que es
a su vez representado también como un ser
especial y personal, lo que constituye una con-
tradiccion bastante manifiesta.

El Espiritu Santo debe su existencia per-
sonal s6lo a un hombre, a una palabra. Hasta
los mas antiguos padres eclesiésticos identifi-



caban todavia, como se sabe, el Espiritu con el
Hijo. También a su personalidad posterior y
dogmatica le faltaba la consistencia. Es el amor,
con que Dios se ama a si mismo y a los hom-
bres y también el amor con que el hombre ama
a Dios y a los hombres. Luego, es la unidad de
Dios y del hombre, asi como dentro de la reli-
gion, es el objeto para el hombre, es decir, un
ser dotado de una existencia especial. Pero para
nosotros esa unidad existe ya en el Padre y mas
aun en el Hijo. Por lo tanto no necesitamos
hacer del Espiritu Santo un objeto especial de
nuestro andlisis. Solo falta observar que en
cuanto el Espiritu Santo representa el lado sub-
jetivo, él es, propiamente hablando, la represen-
tacién del sentimiento religioso delante de si
mismo, la representacion del efecto religioso y
del entusiasmo religioso, o lo que es lo mismo,
la personificacion y la objetivacion de la reli-
gion dentro de la religion. Por eso el Espiritu
Santo es una criatura que gime, es el anhelo de
la criatura hacia Dios.



Ahora bien; el hecho de que en el fondo
no hay méas que dos personas -pues le tercera
representa, como ya se ha dicho, s6lo al amor-
se debe a tal circunstancia de que para el con-
cepto riguroso del amor, bastan dos. Dios es el
principio y con ello mismo el substituto de la
pluralidad. Si hubiese varias personas, la fuerza
del amor seria disminuida; el corazén no es una
fuerza especial -el corazon es el hombre que
ama y en cuanto ama. Por eso, la segunda per-
sona es la reformacion del corazon humano
como del principio de la dualidad, de la vida
comun, del calor; el padre es la luz, aunque la
luz principalmente era un predicado del Hijo,
porque recién en él el hombre comprende la
divinidad. Pero, sin embargo, podemos atribuir
al Padre, por ser el representante de la divini-
dad como tal, del ser impasible de la inteligen-
cia, la luz como ser sobrenatural, y al Hijo el
calor como ser natural. Dios, como Hijo, da
calor al hombre; por lo tanto, Dios como objeto
del ojo del hombre, de la superficialidad indife-



rente, se convierte en un objeto del sentimiento,
del afecto, del entusiasmo, del éxtasis; pero solo
porque el Hijo no es otra cosa que la llama del
amor, del entusiasmo. Dios, como Hijo, es la
encarnacién original, la negacion primitiva de
Dios, la negacién de Dios en si mismo; pues el
Hijo es un ser finito porque tiene su existencia
ab alio de una causa; mientras que el Padre no
tiene causa, existe por si mismo per se. Por lo
tanto, se niega en la segunda persona la deter-
minacién esencial de la divinidad, la determi-
nacion de la existencia por si misma. Pero Dios
Padre genera al Hijo; luego renuncia a su divi-
nidad rigurosamente exclusiva; se humilla,
introduce un ser finito en un ser que existe por
si mismo; en y por el Hijo se convierte en un
hombre; por lo pronto no segun la forma sino
segun la esencia. Por eso mismo Dios recién
como Hijo se convierte en un objeto del hom-
bre, en un objeto del sentimiento del corazon.



El corazon s6lo comprende lo que pro-
viene del corazén. De la cualidad de la impre-
sion subjetiva se puede deducir indefectible-
mente la cualidad del objeto. La inteligencia
pura y libre niega al Hijo; pero no asi la inteli-
gencia determinada por el sentimiento, por el
corazon, ella encuentra en el Hijo mas bien la
profundidad de la divinidad, porgque encuentra
en él el sentimiento, el sentimiento que de por
si es algo obscuro y que por eso aparece ante el
hombre como un misterio. El Hijo se dirige al
corazon porque el padre verdadero del Hijo
Divino es el corazén humano, y el Hijo mismo
no es otra cosa que el corazén divino, o sea el
corazén humano objetivado como un Ser Divi-
no.

Un Dios en que no exista el ser finito, el
principio de la sensibilidad, y el sentimiento de
la dependencia, tal Dios no es ningun Dios para
un ser finito y sensible. Asi como el hombre
religioso no puede amar a ningun Dios que no



Ileve en si el principio del amor asi ni el hombre
ni ningun ser finito en general puede ser objeto
de un Dios que no tenga en si el principio de lo
finito. Falta para tal Dios el sentido, la inteli-
gencia y la participacion de lo finito. ;Como
puede ser Dios el padre de los hombres, como
puede amar otros seres subordinados a €l si no
tiene en si un ser subordinado a él, un hijo, pa-
ra, por decir asi, saber por propia experiencia lo
gue significa amar a otros seres? Por la misma
razon el hombre solitario participa menos en
los dramas familiares de otro hombre que un
hombre que viva él también en familia. Por eso
Dios, el padre, ama a los hombres sélo en el
hijo y por el hijo. El amor hacia los hombres es
en suma derivado del amor hacia el hijo.

Por eso el Padre y el Hijo son en la Trini-
dad Padre e Hijo no en sentido figurado, sino
en el sentido verdaderamente propio. El Padre
es el padre real con respecto al Hijo, el Hijo es
un hijo verdadero con respecto al padre o méas



bien con respecto a Dios como padre. Su dife-
rencia esencial y personal sélo consiste en que
aquél es el Genitor y éste el Génito. Si se pres-
cinde de esta determinacién natural y sensible,
se anula su existencia y realidad personal. Los
cristianos, me refiero naturalmente a los anti-
guos cristianos, que dificilmente reconocerian a
los cristianos mundanos, orgullosos y paganos
del mundo moderno como sus hermanos en
Cristo, ponian en lugar del amor y de la unidad
naturales e innatos en el hombre, s6lo un amor
y una unidad religiosa; ellos rechazaron la vida
familiar real, los lazos estrechos del amor natu-
ral como cosas no divinas, no celestes, es decir,
en realidad nulas. En cambio, tenian en su lu-
gar un Dios no padre y un Hijo que se amaban
con un amor intenso, con aquel amor que solo
es producto de un parentesco natural. Por eso
mismo el misterio de la Trinidad era para los
antiguos cristianos un objeto de la admiracion,
del entusiasmo y del éxtasis, porque en Dios la
satisfaccion de sus deseos méas naturales y



humanos que ellos en realidad negaban, era
objeto de sus contemplaciones.

Por eso, para completar la divina familia
con el vinculo del amor entre el Padre y el Hijo,
era completamente natural que los cristianos
colocaran a una tercera persona y esta vez una
persona femenina en el cielo; pues la personali-
dad del Espiritu Santo era demasiado vaga y
precaria, era s6lo una personificacion poética
del amor reciproco entre él y el Hijo, de manera
gue no podia ser ese tercer principio comple-
mentario. Maria, por cierto, no fue colocada
entre el Padre y el Hijo de tal manera como si el
Padre hubiese creado al Hijo mediante Maria,
ya gue la unidad entre el hombre y la mujer
parecia a los cristianos algo no santo, algo pe-
caminoso; pero bastaba que fuera colocado un
ser materno al lado del Padre y del Hijo.

En efecto; no se puede decir que la madre
sea algo no santo, algo indigno de Dios, una
vez que existe en Dios Padre e Hijo. Aunque el



Padre no es padre en el sentido de la procrea-
cién natural, y aunque la procreacion, tal como
se realiza, en Dios es diferente de la procreacion
natural y humana, el Padre, sin embargo, es un
padre verdadero y no un asi llamado padre figu-
rado con respecto al Hijo. Por eso la introduc-
cién tan extrafa de la madre de Dios no es mas
extrafia o paraddjica que la del Hijo de Dios y
no contradice a las determinaciones genéricas y
abstractas de la divinidad mas que la paterni-
dad y la filiacion. Més bien Maria cabe entera-
mente en la categoria de las realizaciones trini-
tarias, dado que concibe al hijo sin intervencion
del hombre, asi como el Padre lo procreo sin
intervencion de la mujer. Asi forma Maria una
oposicidn necesaria e intrinseca al Padre en el
seno de la Trinidad. Ademas, nosotros ya te-
nemos el principio femenino en el Hijo, aunque
lo sea en la persona y en forma desarrollada,
pero ya en la idea y en forma incompleta. Pues
Dios el Hijo es el ser suave que perdona y re-
concilia, es el sentimiento femenino de Dios.



Dios, como padre, sélo es el generador, el prin-
cipio de la actividad viril; pero el hijo es el
génico sin que sea capaz de procrear él mismo;
él es el Deus Genitus, es el principio que sufre y
gue recibe: el Hijo recibe su existencia del Pa-
dre. El Hijo es como Hijo, naturalmente no co-
mo Dios, dependiente del Padre y est4 sujeto a
la autoridad paterna. Por eso es el Hijo el sen-
timiento femenino de dependencia en Dios; el
Hijo impone sin querer la necesidad de un ser
real femenino.

El hijo -hablo del hijo natural y humano-
es de por si un ser intermedio entre el principio
viril del padre y el principio femenino de la
madre: es, por decir asi todavia medio hombre
y medio mujer: porque no tiene aun la concien-
cia de la entera independencia que caracteriza
al hombre y porque se siente més bien atraido
hacia la madre que al padre. EI amor del hijo
hacia la madre es el primer amor del ser viril
hacia el ser femenino. EI amor del hombre hacia



la mujer, del joven hacia la virgen, recibe su
uncion religiosa Unica y verdadera en el amor
del hijo hacia la madre. El amor del hijo hacia la
madre es el primer anhelo, la primera humilla-
cién del hombre delante de la mujer.

Por eso estd ligada a la idea del Hijo de
Dios también la idea de la madre de Dios -el
mismo corazon que necesita de un Dios Hijo
necesita también de una madre de Dios. Donde
esté el Hijo, alli no puede faltar tampoco la ma-
dre; al padre le es innato el hijo, pero al hijo lo
es la madre. Para el padre substituye el hijo la
necesidad de la madre, pero esta necesidad no
la substituye el padre para el hijo. Para el hijo la
madre es indispensable: el corazén del hijo es el
corazon de la madre. ¢;Por qué entonces Dios el
Hijo se ha hecho hombre sélo en la mujer?
¢Acaso el Todopoderoso no habria podido apa-
recer como hombre entre los hombres de una
manera distinta e inmediata? ;Por qué descen-
dié entonces el Hijo al seno de la mujer? ¢Por



qué otra razoén, sino porque el Hijo representa
el anhelo hacia la madre? ;Porque su corazon
femenino y amante encuentra la expresion co-
rrespondiente sélo en un cuerpo femenino? Por
cierto ha quedado el Hijo, como hombre natu-
ral, sélo durante nueve meses en el seno de la
madre y bajo el techo del corazon femenino,
pero inextinguibles son las expresiones que
aqui recibe: la madre ya no saldra jamés del
sentimiento y del corazon del hijo. Por eso la
adoracion del Hijo de Dios no es ninguna ido-
latria, no lo es tampoco la adoracién de la ma-
dre de Dios. Asi como nosotros debemos cono-
cer el amor de Dios hacia nosotros por el hecho
de que él entreg6 su propio Hijo Unigénito, es
decir, lo més querido que tenia, para salvarnos
a nosotros, asi conoceremos nosotros este amor
mucho mejor todavia si en Dios se encuentra
un corazon materno. EI amor mas profundo y
maés sublime es el amor de la madre. El padre
se consuela de la pérdida del hijo; él tiene en si
un principio estoico. En cambio, la madre es



inconsolable -la madre es la Dolorosa, pero
como tal representa la verdad del amor.

Donde decae la creencia en la madre de
Dios decae también la fe en el Hijo de Dios y en
Dios Padre. El padre sélo es una verdad donde
lo es la madre. EI amor es de por si una carac-
teristica del sexo femenino. La fe en el amor de
Dios es la fe en el principio femenino como en
un ser divino. El amor sin la naturaleza es una
insensatez, es un fantoche. En el amor se cono-
ce la santa necesidad y profundidad de la natu-
raleza.

El protestantismo ha dejado de lado a la
Madre de Dios; pero la mujer rechazada se ha
vengado terriblemente. Las armas que emplea
el protestantismo contra la Madre de Dios las
ha dirigido contra él mismo, contra el Hijo de
Dios, contra toda la trinidad. Quien sacrifica la
Madre de Dios a la inteligencia, no le falta mu-
cho para sacrificar también el misterio del Hijo
de Dios por ser antropomorfismo. Por cierto se



esconde el antropomorfismo cuando se excluye
el ser femenino; pero sélo es escondido, no anu-
lado. El protestantismo no tenia ninguna nece-
sidad, ningun anhelo de una mujer celestial,
porgue €l recibi6é con brazos abiertos a la mujer
terrestre en su corazon. Pero por eso mismo
deberia haber sido también consecuente y sacri-
ficar también con la madre al hijo y al padre.
Sélo quien no tiene padres terrestres necesita
padres celestiales. El Dios trinitario es el Dios
del catolicismo; pues sélo tiene un significado
verdaderamente religioso, necesario y senti-
mental en oposicion a la negacion de los vincu-
los esenciales, en oposicién a los anacoretas, los
monjes y las monjas. El Dios trinitario es un
Dios exuberante; por eso se necesita alli donde
se prescinde del contenido de la vida real.
Cuanto mas vacia es esta vida, tanto mas com-
pleto y més exuberante es Dios. El despojo del
mundo real y el enriquecimiento de la divini-
dad, constituyen un solo acto. Sélo el hombre
pobre tiene un Dios rico. Dios surge de la sen-



sacion de una deficiencia; lo que el hombre
echa de menos -ya sea en forma determinada y
consciente, ya sea en forma inconsciente- eso es
Dios. Por eso la sensacion inconcebible del
vacio y de la soledad necesita de un Dios en
gue haya una comunidad, una unién de seres
gue se quieran de un modo extraordinario.

Asi tenemos la verdadera explicacion de
por qué la Trinidad ha perdido, en los tiempos
modernos, primero su significado practico y
luego también el tedrico.

CAPITULO OCTAVO
El secreto del logos y de la semejanza divina

Pero la importancia esencial de la Trini-
dad para la religion, concentrase siempre en la
esencia de la segunda persona. El marcado in-
terés que tenia la humanidad cristiana en la
Trinidad, era principal y casi exclusivamente el
interés que tenia en Dios Hijo. La lucha encar-



nizada sobre Homousios y Homoiusios, no era
una lucha vana aunque la diferencia consiste en
una sola letra. Tratdbase aqui mas bien de la
igualdad con Dios o sea de la dignidad divina
de la segunda persona, y con ello del honor de
la religion cristiana misma; pues su objeto esen-
cial y caracteristico es justamente la segunda
persona; pero lo que es el objeto esencial de una
religion es también su Dios verdadero y esen-
cial. En general el verdadero y real Dios de una
religion es recién el intermediario, porque solo
éste es el objeto inmediato de la religion. Quien
se dirige a los santos en vez de dirigirse a Dios,
se dirige a ellos sélo en la suposicion de que
tienen ascendencia sobre Dios, y de que lo que
ellos desean, o quieren pedir, les ser4 dado por
Dios y que por lo tanto Dios se encuentra ente-
ramente en manos de los santos. La oracion es
el medio de ejercer, bajo la apariencia de la
humildad y sujecion, su dominio y su imposi-
cién sobre otro ser. Adonde yo me dirijo prime-
ro en mi espiritu, es también para mi en reali-



dad el Ser Supremo. Me dirijo a un santo, no
porque el santo dependa de Dios, sino porque
Dios depende de los santos, es decir, que Dios
es dominado por ruegos o sea por la voluntad o
el corazén de los santos. Las diferencias que
hacen los tedlogos catdlicos entre la Latria, Du-
lia y Perdulia, son sofismas infundados y anti-
cuados. En una palabra, el Dios que se encuen-
tra detras del intermediario s6lo es una repre-
sentacidn abstracta y superflua, es la represen-
tacién o la idea de la Divinidad en general; y el
intermediario no tiene por encargo el reconci-
liarse con esta idea sino el de destruirla y ne-
garla, porque no es objeto para la religion. El
Dios que estd por encima del intermediario no
es otra cosa sino la fria inteligencia que esta por
encima del corazon -al igual que el Fatum esta
por encima de los Dioses Olimpicos.

Al hombre, por ser un ser sensible, lo
domina y beatifica s6lo la imagen. La razén
figurada sensible y sencilla es la fantasia. Y el



segundo ser en Dios, que es en verdad el pri-
mer ser de la religion, es el ser objetivado de la
fantasia. Las determinaciones de la segunda
persona son principalmente iméagenes. Y estas
imégenes no provienen de la impotencia del
hombre para concebir el objeto en otra forma
gue no sea figurada -lo que seria una interpre-
tacibn absolutamente equivoca- sino que la
segunda persona, por eso, no puede ser conce-
bida de otra manera que figurada, porque ella
misma es una imagen. Por eso, el Hijo se llama
también expresamente la imagen de Dios, la glo-
ria visible del Dios invisible. El Hijo es la nece-
sidad satisfecha de la contemplacion de image-
nes; es el ser objetivado de la actividad imagi-
nativa como de una actividad absoluta y divi-
na. El hombre se forma una imagen de Dios, es
decir, transforma el ser abstracto intelectual, el
ser de la fuerza del pensamiento es un objeto de
los sentidos o sea un ser de la fantasia. Pero se
coloca esta imagen en Dios mismo, porgue seria
naturalmente contrario a su necesidad, si el



hombre no considerase esta imagen como una
verdad subijetiva, si hubiese hecho de esta ima-
gen so6lo un ser subjetivo y diferente de Dios,
creada por el hombre. Y en efecto, no es tampo-
co ninguna imagen hecha por el hombre o sea
arbitrario; pues expresa la necesidad de la fan-
tasia, la necesidad de afirmar la fantasia como
una potencia divina. El Hijo es el resplandor de
la fantasia, es la imagen favorita del corazon;
pero precisamente por eso, porque, en Oposi-
cién a Dios, el ser, personificacion de la expre-
sion, es solamente objeto de la fantasia o sea su
propio ser objetivado.

De ello se desprende lo desacertada que
es la explicacion dogmética, cuando, olvidando
la génesis intrinseca del Hijo de Dios como la
de una imagen de Dios, quiere demostrar que
el Hijo es un ser metafisico, un ser intelectual;
porque el Hijo es en realidad una seleccion, una
apostasia de la idea metafisica de la divinidad
-una apostasia creada naturalmente por la reli-



gion en Dios mismo, para justificarla y para no
sentirla como tal. El Hijo es el principio supre-
mo y ultimo del servicio imaginativo; pues es la
imagen de Dios; pero la imagen es la esencia de
la religion donde aquella constituye veneracion
de los santos por medio de imagenes, es la ve-
neracion de las imagenes mismas en lugar de
los santos. Pues la imagen es la esencia de la
religion donde aquella constituye su expresion
esencial o sea donde es su 6rgano. El concilio
de Nicea cita entre otras razones para justificar
el uso religioso de las imagenes, como autori-
dad a Gregario de Nisa, quien dice que él jamas
ha podido contemplar una imagen que repre-
sentara el sacrificio de Isaac, sin haberse con-
movido hasta derramar lagrimas, porque tan
vivamente le representaba la Historia Sagrada.
Pero el efecto del objeto figurado no es el efecto
del objeto mismo como tal, sino el efecto de la
imagen. El objeto sagrado s6lo es como una
aureola de los santos tras la cual se esconde la
imagen de su poder misterioso. El objeto reli-



gioso solo es un pretexto para el arte o la fan-
tasia, con el objeto de poder ejercitar en forma
ilimitada su dominio sobre el hombre. Para la
conciencia religiosa la santidad de una imagen
so6lo y necesariamente esta ligada a la santidad
del objeto; pero la conciencia religiosa no es el
criterio de la verdad. Por més que la Iglesia
haga diferencias entre la imagen y su objeto, y
por més que hayan negado que la veneracion se
atribuye a la imagen, indirectamente por lo
menos ha confesado con ello, sin quererlo, la
verdad, confirmando asi la santidad de la ima-
gen misma.

Pero la razén dltima y suprema de la ve-
neracion de las imagenes, es la veneracion de la
imagen divina en Dios. El resplandor de Dios
es el resplandor encantador de la fantasia, que
en las imégenes visibles s6lo ha encontrado su
representacion extrinseca. Asi como intrinse-
camente, es también extrinsecamente la imagen
de la imagen de Dios, es la imagen de las ima-



genes. Las imagenes de los Santos sélo son re-
presentaciones Opticas de una misma imagen.
Por eso la deduccidn especulativa de la imagen
de Dios no es otra cosa que una deduccién y
una fundamentacion inconscientes del servicio
imaginativo; pues la sancion del principio es
necesaria para la sancién de sus consecuencias
necesarias; pero la sancién de la imagen origi-
nal es la sancién de su reproduccion, si Dios
tiene una imagen de si mismo, ¢por qué, enton-
ces, no podria tener yo la imagen de Dios? Si
Dios ama a su imagen como a si mismo, ¢por
gué, entonces, no amaria yo la imagen de Dios
como a Dios mismo? ;Por qué no seria la ima-
gen de un santo el santo mismo? Si no es nin-
guna supersticion creer que la imagen que Dios
hace de si mismo, no es puramente una imagen
0 una representacion, sino un ser y una perso-
na, ¢/por qué, entonces, seria una supersticion
creer que la imagen del santo sea el ser sensible
del santo mismo? La imagen de Dios llora y
derrama sangre; ¢;por qué entonces no lloraria 'y



hasta derramaria sangre la imagen de un santo?
¢Acaso proviene la diferencia del hecho de que
la imagen de un santo sea un producto de las
manos? No, no son las manos las que han
hecho esta imagen, sino que es el espiritu que
animaba a estas manos, es la fantasia; y si Dios
hace de si mismo una imagen, entonces tam-
bién esta imagen solo es el producto de la fuer-
za imaginativa. ;O proviene acaso, la diferen-
cia, del hecho de que la imagen que Dios hace
de si mismo, no es puramente una imagen
mientras que la imagen de los santos sea una
imagen hecha por otro ser? No, pues la imagen
de los santos es también una actividad propia
del santo, es el santo que aparece al artista, y el
artista solo lo representa de tal modo como el
santo se representa a él. Otra determinacién de
la segunda persona coherente con la esencia de
la imagen es que representa la palabra de Dios.

La palabra es una imagen abstracta, es
una cosa imaginaria o, si es algo, también cons-



tituye un objeto de la fuerza intelectual, es una
idea imaginada, por cuya razén los hombres, al
conocer el nombre de una cosa, se imaginan
gue conocen también la cosa misma. La palabra
es un producto de la fuerza imaginativa; al so-
Aar vivamente o al delirar, los hombres hablan.
Lo que excita la fantasia hace hablar; lo que
entusiasma hace elocuente. La facultad de
hablar es un talento poético; los animales no
hablan porque les falta la poesia. EI pensamien-
to solo se manifiesta en forma figurada; y la
fuerza de la idea, para exteriorizarse, es la fuer-
za imaginativa; pero la fuerza imaginativa al
exteriorizarse es lo que llamamos idioma. Quien
habla encanta al hombre a quien habla; pero la
fuerza de la palabra es el poder de la fuerza
imaginativa. Por eso las palabras eran para los
antiguos pueblos, por ser ellas hijas de la fuerza
imaginativa, seres misteriosos, magicos y pode-
rosos. Hasta los mismos cristianos, y no solo los
fieles, sino también los doctos, los padres ecle-
siasticos, atribuian al sélo nombre de Cristo



fuerzas curativas misteriosas. Y hoy todavia el
vulgo cree que es posible encantar a los hom-
bres mediante palabras. ;De donde viene esta
creencia en fuerzas supuestas de la palabra?
Sélo porque la palabra misma es un ser de la
fuerza imaginativa, teniendo, por eso mismo,
efectos narcoticos sobre el hombre, aprisionan-
dole bajo el dominio de la fantasia. Las palabras
poseen fuerzas revolucionarias, las palabras
dominan a la humanidad. Santa es la leyenda;
pero despreciada es la causa de la razén y de la
verdad.

La afirmacion u objetivacion del ser de la
fantasia esté por ello a la vez ligada a la afirma-
cién y objetivacion de la esencia del idioma, de
la palabra. EI hombre no sélo tiene un instinto,
una necesidad de pensar, de simular y de fan-
tasear; sino que tiene también el instinto de
hablar, de manifestar sus ideas, de comunicar-
las. Divino es ese instinto, divina la potencia de
la palabra. La palabra es la idea figurada, pa-



tente, radiante, brillante e iluminativa. La pala-
bra es la luz del mundo. La palabra nos intro-
duce en toda la verdad, revela todos los secre-
tos, ilustra lo invisible, presencia lo pasado y lo
remoto, hace finito lo infinito y hace eterno lo
gue es temporario. Los hombres perecen, la
palabra permanece; la palabra es vida y verdad.
A la palabra se ha dado todo el poder; la pala-
bra hace ver a los ciegos, hace caminar a los
cojos, sana a los enfermos, resucita a los muer-
tos -la palabra hace milagros, los milagros ra-
zonables. La palabra es el evangelio, es el para-
clito, el consuelo de la humanidad. Para con-
vencerte de la esencia divina del habla, imagi-
nate solo y abandonado, pero capaz de hablar y
gue entonces oyeras por primera vez la palabra
de un hombre: jacaso no te pareceria esta pala-
bra como dicha por un angel, como la voz de
Dios mismo, como musica celestial? En efecto,
la palabra no es menos rica ni menos animada
gue el sonido musical, aunque en apariencia el
sonido dice infinitamente mas que la palabra,



debido a que le rodea la ilusion de ser méas pro-
fundo y més rico que la palabra.

La palabra tiene una fuerza radiante, con-
ciliadora, beatificadora y libertadora. Los peca-
dos que confesamos no son perdonados en
fuerza del poder divino de la palabra. EI mori-
bundo se separa reconciliado de este mundo si
ha confesado sus pecados tanto tiempo ocultos.
El perddn de los pecados esta en la confesion
de los mismos. Los dolores que confesamos a
un amigo, ya por esa misma accién son casi
curados.

Al hablar se mitigan nuestras pasiones, se
aclaran en nosotros; y el objeto de la ira, del
enojo, de la preocupacion, nos aparece bajo un
aspecto distinto que nos hace ver la indignidad
de la pasién. Cuando tenemos alguna duda,
s6lo necesitamos hablar -y ya en el mismo ins-
tante en que abrimos la boca para preguntar al
amigo, desaparecen la duda y las oscuridades.
La palabra hace libre al hombre. Quien no pue-



de exteriorizarse es un esclavo. Por eso no pue-
den hablar ni la pasidén excesiva, ni la alegria
excesiva, ni el dolor excesivo. Hablar es un acto
de libertad; la palabra misma es libertad. Por
eso se considera a la formacion de la lengua con
razon como la raiz de la cultura; donde se cul-
tiva la palabra, se cultiva la humanidad. La
barbarie de la Edad Media desaparecié con la
evolucion del lenguaje.

Si no podemos imaginar ni concebir otra
cosa que cosas divinas, si asi es lo razonable
gue pensamos, lo bueno que amamos, y lo bello
que sentimos, entonces No conocemos tampoco
ningun poder ni ninguna fuerza més sublime y
mas espiritual que la fuerza de la palabra. Dios
es el concepto de toda la realidad, es decir, de
toda la esencia y perfeccion. Todo lo que el
hombre siente o reconoce como realidad, lo
debe poner en Dios o considerarlo como Dios.
Por eso la religion debe darse cuenta también
de la fuerza de la palabra como de un poder



divino. La palabra de Dios es la divinidad de la
palabra. Asi como ella se convierte, dentro de la
religion, es un objeto del hombre -ella es la
esencia verdadera de la palabra humana. Por
eso la palabra de Dios debe diferenciarse de la
palabra humana por el hecho de que no es un
simple ser transitorio, sino un ser que nos ha
sido comunicado. ¢Pero acaso no contiene tam-
bién la palabra del hombre a la esencia del
mismo, no contiene a su propio yo, por lo me-
nos cuando es una palabra verdadera? Por eso
la religion declara la apariencia de la palabra
humana por su esencia: necesariamente repre-
senta por lo tanto la esencia verdadera de la
palabra como una esencia especial y distinta de
la palabra humana.

CAPITULO NOVENO
El misterio del principio creador en Dios

La segunda persona, por ser el Dios que
se revela, se manifiesta y se exterioriza, es el



principio creador en Dios, o sea el principio que
ha creado el mundo.

El mundo no es Dios, es lo contrario, es la
oposicion de Dios, o, por lo menos -si esta ex-
presion fuera demasiado fuerte porque dice la
verdad-, es aquello que se distingue de Dios.
Pero lo que es distante de Dios no puede venir
directamente de él, sino s6lo de una diferencia
de Dios en Dios. La otra persona es el Dios que
se distingue por si solo de si mismo y que por
lo tanto es objeto de si mismo y consciente de si
mismo. El auto distincion de Dios de si mismo
es la causa de lo que es diferente en él -luego, es
la conciencia de si mismo el origen del mundo.
Dios recién se forja la idea del mundo pensan-
do en si mismo -pensarse es generarse, pensar
del mundo es crear el mundo. La generacion
precede a la creacidon. La idea productiva del
mundo como de otro ser que no sea Dios, es
originada por la idea de otro ser que es igual al
Dios.



Ahora bien; este proceso creador no es
otra cosa que la perifrasis mistica de un proceso
psicoldgico, no es otra cosa que la objetivacion
de la unidad de la conciencia con la conciencia
de si mismo. Dios piensa en si mismo, luego es
consciente de si mismo, pues Dios es la auto-
conciencia dada como objeto, como ser; porque,
puesto que se conoce a si mismo y piensa en si
mismo, piensa con ello también a la vez en un
ser diferente de lo que es él; pues saberse es
distinguirse de otro ser, ya sea posible, ya sea
imaginado, ya sea real. Por tanto, es el mundo
-por lo menos la posibilidad y la idea del mun-
do- el fruto inmediato de la conciencia y su
producto. El hijo, como aquel otro Dios, es la
idea, el objeto y la imagen del mismo, es el
principio de la creacion del mundo. La verdad
gue sirve de base, es la esencia del hombre: la
unidad es su auto-conciencia con la conciencia
de otro ser que forma la unidad con él y de un
tercer ser que no forme una unidad con él. Y el
segundo ser distinto y sin embargo esencial con



el primero, es necesario como eslabon entre el
primero y el tercero. La idea de otro ser en ge-
neral o sea de un ser esencial distinto, nace por
la idea de un ser distinto pero igual conmigo en
su esencia.

La conciencia del mundo es la conciencia
de mi limitacion -si yo no supiera nada de un
mundo, no habria nada de limites- porque la
conciencia de mi limitacién esta en oposicién al
instinto de mi autonomia, de mi independen-
cia. Por eso no puedo pasar de mi autonomia
-Dios es el ser autbnomo absoluto- directamen-
te a su contrario: yo debo preparar y suavizar
esta contradiccion por la conciencia de un ser,
gue por cierto también es otro ser y por eso me
da una idea de mi limitacién, pero de tal mane-
ra que afirma a la vez mi ser y me lo objetiva.
La conciencia del mundo es una conciencia
humillante -la creacion era un acto de humilla-
cion-, pero la primera piedra de toque en que se
rompe el orgullo del propio yo es el td, es el



otro yo. Primero el yo debe fortificar su mirada
en el ojo de un td, antes de soportar el aspecto
de un ser que no refleja su propia imagen. El
otro hombre es el vinculo entre yo y el mundo.
Yo existo y me siento dependiente del mundo
porque primero me siento dependiente de otros
hombres. Si no necesitara del hombre, no nece-
sitaria tampoco del mundo. Me reconcilio con
el mundo recién mediante el otro hombre. Sin
este otro hombre, el mundo seria para mi no
solamente muerto y vacio, sino también un
contrasentido. Sélo en el otro, el hombre es
consciente de si mismo: pero recién cuando sea
consciente de mi mismo, soy consciente del
mundo. Un hombre que existiera sélo para si
mismo, se perderia en el océano de la naturale-
za sin ser diferente de ella: ni se comprenderia
como hombre, ni comprenderia la naturaleza
como tal. EI primer objeto del hombre es el
hombre. El sentido para la naturaleza que nos
da la conciencia del mundo como mundo, es un
producto posterior; pues nace por el acto de la



separacion del hombre de si mismo. A los fil6-
sofos naturales de Grecia preceden los llama-
dos siete sabios, cuya sabiduria sélo se referia
directamente a la vida humana.

Luego, la conciencia del mundo es para el
yo originado por la conciencia del td. De tal
manera el hombre es el Dios del hombre. El
hecho de que lo es, lo debe a la naturaleza... lo
debe al hecho de que es hombre, lo debe al
hombre. Asi como él, fisicamente, no puede
hacer nada sin el otro hombre, asi tampoco
puede hacer nada espiritualmente. Cuatro ma-
nos pueden hacer mas que dos: pero también
cuatro ojos ven mas que dos. Y esta fuerza uni-
da difiere no s6lo cuantitativamente, sino tam-
bién cualitativamente de la fuerza aislada. Si la
fuerza humana es aislada, es limitada; pero
ilimitada es la razén, ilimitada es la conciencia:
pues es un acto comun de la humanidad y esto
no solamente porque colaboran innumerables
seres en el edificio de la ciencia, sino también



en su sentido interior de que el genio cientifico
de un tiempo determinado, redne en si las
fuerzas de las ideas de los genios precedentes,
aunque sea en un modo determinado indivi-
dual, de manera que su fuerza no es una fuerza
aislada. El chiste, la sutileza, la fantasia, la sen-
sacion, como fuerzas distintas del sentimiento y
de la razén- son fuerzas de la humanidad, no
del hombre, como ser aislado, sino productos
de la cultura, productos de la sociedad huma-
na. Sélo donde el hombre choca y se roza con
otro hombre se enciende el chiste y la sutileza
-por cuya razén hay mas chiste en la ciudad
gue en el campo y mas en las grandes ciudades
gue en las pequefas; sélo donde el hombre dis-
fruta de la presencia de otro hombre, nace la
sensaciéon y la fantasia-, el amor, un acto
comun, por cuya razon el dolor es més grande
cuando no es compartido, es la fuente original,
y s6lo donde el hombre habla con el hombre,
s6lo en el discurso sin conversacion, en un acto
comun, nace la razon. Las preguntas y las con-



testaciones son los primeros actos del pensa-
miento. Para pensar se precisan en un principio
dos seres. Recién cuando se encuentra en una
cultura superior, el hombre se desdobla, de
manera que puede hacer el mismo papel que el
otro. Por eso, hablar y pensar, en todos los pue-
blos antiguos, es una misma cosa; sélo piensan
al hablar, su pensar es solamente conversar.
Gente ordinaria, es decir, personas que no tie-
nen una cultura de abstraccion, no comprenden
ni hoy siquiera lo que se ha escrito, a no ser que
lo lean en alta voz y que lo pronuncien cuando
lo lean. Con razon Hobbes deducia la inteligen-
cia del hombre, de su oido.

Si se reduce a categorias abstractas y 16gi-
cas, el principio en Dios que cre6é el mundo no
es mas que la sentencia tautoldgica: lo que es
diferente sélo puede nacer de un principio de
diferencia, no de un ser sencillo. Por més que
los filésofos y tedlogos cristianos hayan soste-
nido la creencia de la nada, sin embargo sostie-



nen también el antiguo principio fundamental
de que de la nada no se hace nada, porque ex-
presa una ley de pensamiento que no puede ser
desconocida. Por supuesto no han imaginado
una materia real como principio de las diferen-
tes materias reales, pero han convertido en la
base de la materia real a la inteligencia divina
-el hijo es la sabiduria, la conciencia y la inteli-
gencia del padre- como el concepto universal
de todas las cosas y como su materia espiritual.
La diferencia entre la eternidad pagana de la
materia y la creacion cristiana consiste, a ese
respecto, sélo en que los paganos atribuyeron
al mundo una eternidad real y objetivada,
mientras que los cristianos le atribuyeron una
eternidad no objetivada. Las cosas eran, antes
de que existieran, s6lo un objeto del espiritu, no
de los sentidos. Los cristianos, cuyo principio es
el principio de la absoluta subjetividad, creen
gue todo es solamente originado debido a este
principio. Por eso la materia subjetiva, imagi-
nada por su pensamiento subjetivo, es para los



cristianos también la primera materia, y como
tal, mucho més excelente que la materia real y
sensitiva. Sin embargo es esta diferencia sélo
una diferencia en el modo de existencia. Para
los cristianos el mundo es eterno en Dios. O ha
nacido este mundo al acaso, como una ocurren-
cia repentina, como un capricho. Por cierto, el
hombre puede imaginarse también esto; pero
entonces deifica el hombre sélo su propia in-
sensatez. En cambio si considero las cosas con
la inteligencia puedo deducir la existencia del
mundo de su propio ser, de su propia idea, es
decir, un modo de su existencia debe explicarse
del otro modo: con otras palabras, el mundo
s6lo puede deducirse siempre de si mismo. El
mundo tiene la razén de ser en si mismo, asi
como todo lo que existe en el mundo y que tie-
ne derecho al nombre de una esencia verdade-
ra. De la differentia specifica, quedara siempre
algo, que en el sentido comun es inexplicable,
gue no puede deducirse que sea por si mismo,
gue tiene su razon de ser en si mismo.



La diferencia entre el mundo y Dios como
creador del mundo es por lo tanto s6lo una
diferencia formal, no esencial. La esencia de las
cosas, es la misma esencia divina, y por ello
Dios, al pensar en si mismo, al conocerse, es a la
vez el mundo, piensa y sabe todo -la esencia de
Dios no es otra cosa que la esencia abstracta e
ideada del mundo; y la esencia del mundo no
es otra cosa que la esencia del Dios real, concre-
ta y concebida por los sentidos-; la creacién no
es por lo tanto otra cosa que un acto formal.
Pues lo que antes de la creacion era objeto de la
idea y de la inteligencia, es, por la creacion, s6lo
convertido en un objeto de los sentidos; pero
segun su contenido es idéntico, aunque quede
absolutamente inexplicable el hecho como pue-
de convertirse un objeto ideal en un objeto real
y material.

Lo mismo pasa con la diversidad y dife-
rencia, cuando reducimos el mundo a esa for-
ma abstracta de pensamiento en oposicion a la



sencillez y unidad de la esencia divina. La dife-
rencia real s6lo puede deducirse de un ser dife-
rente en si mismo. Pero yo transfiero la diferen-
cia solo en la esencia original, porque ya en un
principio la diferencia es para mi una verdad y
una esencia. Donde y cuando la diferencia no
es hada en si misma, no hay tampoco diferencia
en el principio. Supongo la diferencia como una
esencia, como una verdad, la deduzco de una
esencia original, y viceversa: ambas cosas son lo
mismo. La expresion razonable es: la diferencia
es tan necesaria para la inteligencia, como la
unidad.

Ahora bien; dado que la diferencia es una
determinacion esencial de la inteligencia, no se
puede deducir la diferencia sin presuponerla;
no puedo explicarla sino por si misma, porque
es una cosa original, que se comprende por si
sola, que se afirma por si sola. ;De qué modo se
origina el mundo o sea lo que es diferente de
Dios? Por la diferencia de Dios que hay en Dios



de si mismo. Dios se concibe, es el objeto de si
mismo, se diferencia de si mismo -luego nace
esta diferencia, o sea el mundo solo de una di-
ferencia de otra clase; asi la diferencia exterior
de una diferencia interior, la diferencia existen-
te de una diferencia activa o sea de un acto de
diferencia: por lo tanto fundamento yo la dife-
rencia sélo por si misma, quiere decir que es un
concepto original, un limite de mi pensamiento,
una ley, una necesidad, una verdad. La ultima
diferencia que yo puedo pensar es la diferencia
de un ser de si mismo y en si mismo. La dife-
rencia de un ser con respecto a otro ser se com-
prende y ya existe por su existencia, es una
verdad sensitiva: pues son dos seres. Pero para
el pensamiento yo fundamento la diferencia, al
colocarla en un so6lo ser, o sea cuando lo ligo a
la ley de la identidad. Aqui se encuentra la
ultima verdad de la diferencia. El principio de
Dios que crea este mundo, si se lo reduce a sus
Ultimas causas, no es otra cosa sino el acto de
pensamiento objetivado de acuerdo a sus ele-



mentos més sencillos. Si yo alejo la diferencia
de Dios, entonces la idea de Dios no me da nin-
guna materia para pensar; deja de ser objeto de
ideas; pues la diferencia es un principio esen-
cial del pensamiento. Por eso, si hago una dife-
rencia en Dios, (qué otra cosa fundamento y
objetivo yo que la verdad y la necesidad de este
principio del pensamiento?

CAPITULO DECIMO
El misterio del misticismo o de la naturaleza en Dios

Una materia interesante para criticar las
fantasias cosmogonicas y teogodnicas la da la
doctrina de la naturaleza eterna en Dios, que ha
sido renovada por Schelling, quien la sacé de
los libros de Jakob Bohme.

Dios es un espiritu eterno, una autocon-
ciencia llena de luz, una personalidad moral; en
cambio, la naturaleza es, por lo menos en parte,



confusa, oscura, desierta, inmoral, o por lo me-
nos amoral. Pero es una contradiccién que la
impureza provenga de la pureza y la oscuridad
de la luz.

¢Como podemos, entonces, derivar de
Dios esos factores que hablan en contra de un
origen divino? Solo colocando esa impureza,
esa oscuridad en Dios mismo, diferenciando en
Dios un principio de la luz y de la oscuridad.
En otras palabras: sélo podemos explicar el
origen de la oscuridad renunciando a la idea de
un origen y suponiendo que la oscuridad haya
existido desde un principio.

Pero lo oscuro es la naturaleza, es lo irra-
cional, lo material, es la naturaleza propiamen-
te dicha en oposicion a la inteligencia. Por tan-
to, el sentido sencillo de esta doctrina es: la na-
turaleza, la materia, no puede ser explicada ni
derivada de la inteligencia; es, mas bien la cau-
sa de la inteligencia, la causa de la personali-
dad, sin tener ella misma una causa. El espiritu



de naturaleza es s6lo un ser ideal; la conciencia
solo se desarrolla de la naturaleza. Pero esta
doctrina materialista es envuelta en una oscu-
ridad mistica y, sin embargo, comoda, por el
hecho de que no se expresa en palabras genera-
les, claras y sencillas, de la inteligencia, sino
mediante la palabra Dios que es sagrada para
los sentimientos. Si la luz en Dios surge de la
oscuridad de Dios, entonces sélo surge porque
en el concepto de la luz esta expresado que ésta
debe eliminar lo oscuro y por lo tanto supone lo
oscuro sin hacerlo. De manera que si ti sometes
a Dios a una ley general, lo que es nada mas
gue necesario, a no ser que quieras convertir a
Dios en un objeto de las méas obtusas inco-
herencias- y si la autoconciencia tanto en Dios,
como en general tiene como condicion previa
un principio natural, ;por qué, entonces, no
prescindes de Dios? Lo que es de por si una ley
de la conciencia para cualquier ser personal, ya
sea hombre, ya sea angel, ya sea demonio, Dios
o cualquier otro ser que te imagines. ;A qué se



reducen entonces los dos principios en Dios si
los consideramos a la luz de la inteligencia?
Uno de ellos se refiere a la naturaleza, por lo
menos a la naturaleza tal como existe en tu
imaginacién, sin tomar en cuenta su realidad; y
el otro se refiere al espiritu, a la conciencia, a la
personalidad. Con respecto a una de sus partes,
con respecto a su reverso, llamas a tu Dios no
Dios; y sélo lo llamas Dios con respecto a su
cara, con respecto a su anverso, donde él se
presenta como espiritu y como conciencia: lue-
go, es su ser caracteristico aquello por lo cual es
Dios, espiritu, inteligencia, conciencia. Pero,
(por qué conviertes, entonces, lo que es el suje-
to propiamente dicho en Dios como Dios, vale
decir, como espiritu, en un simple predicado,
como si Dios fuera Dios también sin espiritu y
sin conciencia? ;Por qué otra razén sino porque
ta piensas como un esclavo de la fuerza imagi-
nativa religiosa mistica y porque sélo te sientes
bien y comodo a la luz crepuscular y falaz del
misticismo? El misticismo es una deuterosco-



pia. El misticismo especula sobre la esencia de
la naturaleza o del hombre; pero en y con la
imaginacién de que él reflexiona sobre otro ser
personal distinto de ambos (es decir, de la na-
turaleza y del hombre). EI mistico tiene los
mismos objetos que el pensador sencillo y
consciente; pero el objeto verdadero es para el
mistico no el objeto como tal, sino como una
cosa imaginada, y por eso es la cosa imaginada
para él, el objeto verdadero. De este modo, es
aqui, en la doctrina mistica de los dos princi-
pios en Dios, el objeto verdadero la patologia, y
el objeto imaginado la teologia; es decir, la pa-
tologia se convierte en teologia. Ahora bien; no
se podria objetar nada en contra de eso si la
verdadera patologia fuera reconocida y llama-
da, a conciencia, teologia; pues nuestra tarea
consiste en demostrar que la teologia no es otra
cosa que patologia, antropologia y psicologia
esotérica y que en consecuencia la verdadera
antropologia, la verdadera psicologia, tienen
mucho més derecho al nombre de teologia que



la misma teologia, porque ésta no es otra cosa
gue una psicologia y antropologia imaginadas.
Pero el contenido de esta doctrina sin percep-
cién -y por eso mismo es precisamente mistica
y fantéstica- pretende ser no patologia sino teo-
logia, es decir, teologia en el sentido antiguo,
no comun de la palabra; pues se pretende que
aqui se nos revele la vida de otro ser distante de
nosotros, mientras que en realidad s6lo se nos
revela nuestro propio ser; pero que al mismo
tiempo se nos oculta nuevamente porque es
presentado como la esencia de otro ser.

Se dice que la inteligencia se presenta en
Dios, no en nosotros, los individuos humanos
-pues esto seria una verdad demasiado trivial-
recién después de la pasion de la naturaleza, y
se dice que no nosotros, sino Dios, evoluciona
de la oscuridad de sentimientos e instintos con-
fusos hacia la claridad de la inteligencia, y fi-
nalmente se asegura que no en nuestro modo
de comprender, sino en Dios mismo la oscuri-



dad de la noche precede a la conciencia halaga-
dora de la luz: en una palabra, se pretende que
aqui no se represente la historia de la enferme-
dad humana sino la historia de la evolucion es
decir, de la enfermedad de Dios -pues las evo-
luciones son enfermedades. Por eso, si el proce-
so de distincion en Dios que crea este mundo,
nos hace ver la luz de la fuerza distintiva como
una esencia divina, entonces nos presenta, en
cambio, la noche, o sea la naturaleza en Dios
como fuerzas divinas o potencias. Asi sucede
en los Pensées confuses, de Leibniz. Pero los
Pensées confuses de Leibniz, las imaginaciones
e ideas confusas y oscuras de imégenes exactas,
representan la carne, la materia; una inteligen-
cia pura segregada de la materia sélo tiene
ideas luminosas y libres, claras, es decir, sin
imégenes carnales, sin imagenes materiales que
excitan la fantasia y sublevan la sangre. Por eso,
la noche en Dios no dice otra cosa sino que Dios
no es solamente un ser espiritual, sino también
material, carnal, corporal; pero como el hombre



es hombre y no se le llama segun su carne,
segun su espiritu, asi también Dios.

La doctrina mistica enuncia esto s6lo en
imégenes oscuras, misticas, indeterminadas y
ambiguas. En lugar de la expresion fuerte, pero
precisamente por eso precisa y picante, carne,
pone alli las palabras abstractas y ambiguas
naturaleza y causa. Dado que nada existe de Dios
o fuera de Dios, debe tener él también la causa
de su existencia en si mismo. Esto lo dicen to-
dos los filosofos; pero ellos hablan de esta causa
como de un mero concepto, sin atribuirle reali-
dad alguna. Esta causa de su existencia que
tiene Dios en si, no es Dios considerado absolu-
tamente, en cuanto existe; pues es solamente la
causa de su existencia.

Esta causa es la naturaleza en Dios, un ser
por cierto inseparable de él, pero sin embargo
distante del mismo. Andlogamente esa relacion
puede ser explicada por la relacién entre la
gravedad y la luz de la naturaleza.



Esta causa es la no inteligencia en Dios.
Lo que es el principio de una inteligencia (en esta
misma), no puede ser a su vez inteligente. Porque de
esta no inteligencia ha nacido, en el sentido propio
de la palabra, la inteligencia. Sin esta oscuridad
precedente no hay ninguna realidad de la criatura.
Con semejantes conceptos deductivos de Dios como
acto purisimo, cuyos conceptos han sido formados
por la filosofia antigua o por la nueva que procuraba
alejar a Dios en lo méas posible de la naturaleza, no
se puede hacer absolutamente nada. Dios es algo méas
real que un mero orden moral del mundo y tiene en
si fuerzas motrices mucho méas diferentes y mas
activas de las que le atribuye la escasa sutileza de
idealistas abstractos. Si el idealismo no tiene por
base un realismo activo, se convierte en un sistema
tan vacio y deductivo como el de Leibniz, Espinoza u
otro dogmatico cualquiera. Mientras que el dios del
teismo moderno y de todos los demds sistemas mo-
dernos quede aquel ser sencillo que segun esa doc-
trina es un ser esencial cuando en realidad carece de
la esencia, mientras que no se reconoce en Dios un
dualismo real, oponiéndose a la fuerza afirmativa y



extensiva otra limitativa y negativa, la negacion de
un dios personal sera una sinceridad cientifica. Todo
lo que es conciencia, es concentracion, es recogi-
miento, es recoleccion de si mismo. Esa fuerza nega-
tiva y restrictiva de un ser, es la verdadera fuerza de
la personalidad en él, es la fuerza de su individua-
lismo y su egoismo. ¢Como existiria el temor a Dios
si no hubiera fuerza en élI? Pero que haya algo en
Dios, que solamente sea fuerza y poder, no puede
extrafiar, siempre que no se asevere que Dios sea
solamente fuerza, nada méas que fuerza.

¢Pero qué es entonces aquella fuerza y
aquel poder que solamente son fuerza y poder,
a no ser la fuerza y el poder corporal? ;Conoces
y tienes tu fuera del poder de la bondad de la
inteligencia, otra fuerza que la de los masculos?
Si no puedes lograr nada a fuerza de la bondad
y del razonamiento debes recurrir a la fuerza
de tus musculos. Pero ¢puedes tu hacer algo sin
tener precision y pufios? ¢Conoces tu fuera de
la fuerza del orden moral del mundo, otras
fuerzas matrices mas eficaces que las palancas



de la guillotina? ¢(No es la naturaleza sin el
cuerpo un concepto vacio deductivo, una suti-
lidad mediocre? ;No es el secreto de la natura-
leza el secreto del cuerpo? ;No es el sistema de
un realismo viviente el sistema del cuerpo
orgénico? (Existe acaso otra fuerza contraria a
la inteligencia que la fuerza de la carne y de la
sangre? ¢Hay otra fuerza de la naturaleza que
la fuerza contraria a la inteligencia, que la fuer-
za de los instintos sensuales? ;No es acaso el
instinto mismo el instinto sexual, fruto de la
naturaleza? ;Quién no recuerda el viejo refran
Amare et sapere vix Deo competit? Luego, si que-
remos poner en Dios una naturaleza, un ser
contrario a la luz de la inteligencia, ¢podremos
imaginarnos un contraste méas viviente y mas
real que el del pensar y amar, del espiritu y de
la carne, de la libertad y del instinto sexual? Te
asustas sobre estas deducciones y consecuen-
cias, pero son los legitimos vinculos de unidén
matrimonial entre Dios y la naturaleza. Tu
mismo has creado estos vinculos bajo los auspi-



cios favorables de la noche. Yo solamente te los
hago ver a la luz del dia.

La personalidad, el egoismo, la conciencia
sin naturaleza, es una nada, o, lo que es lo
mismo, una cosa abstracta, vacia, sin esencia.
Pero la naturaleza, como ya se ha demostrado y
como se comprende por si sola, es una nada sin
el cuerpo, Soélo el cuerpo es aquella fuerza ne-
gativa, limitativa, restrictiva y colectiva, sin la
cual no se puede concebir ninguna personali-
dad. Toma a tu personalidad su cuerpo y le
quitaras todo. El cuerpo es la causa y el sujeto
de la personalidad. So6lo por el cuerpo se dife-
rencia la verdadera personalidad de la imagi-
nada de un fantasma. jQué personalidades abs-
tractas vagas y vacias seriamos si no tuviéra-
mos el predicado de la impenetrabilidad, y si
en el mismo lugar y en la misma forma en que
nos encontramos nosotros pudieran estar a la
vez otras personas! Solo por la exclusividad
local la personalidad demuestra ser verdadera.



Pero el cuerpo es una nada sin carne y sangre.
Carne y sangre son la vida, y la vida es la reali-
dad del cuerpo. Pero el cuerpo y la sangre son
una nada sin el oxigeno de la diferencia sexual.
La diferencia sexual no es superficial y no se
limita a ciertas partes del cuerpo; es mas bien
esencial, penetra por todo el cuerpo. La esencia
del hombre es la virilidad, la de la mujer la fe-
minidad. Por méas que sea el hombre espiritual
e hiperfisico, siempre queda siendo hombre, lo
mismo que la mujer. Por eso la personalidad es
una nada sin la diferencia sexual. La personali-
dad se distingue esencialmente en una persona-
lidad viril y femenina. Donde no hay el td no
existe el yo. Pero la diferencia del yo y del tq, la
condicion fundamental de toda la personali-
dad, de toda la conciencia, s6élo es una diferen-
cia verdadera, viviente, y ardiente en la dife-
rencia del hombre y de la mujer. El ta entre el
hombre y la mujer tiene un sonido completa-
mente diferente que el t0 mondtono de los
amigos.



La naturaleza que hay en la diferencia de
la personalidad no puede significar otra cosa
gue la diferencia sexual. Un ser personal sin
naturaleza no es otra cosa que un ser sin sexo.
Y viceversa, si debe atribuirse a Dios una natu-
raleza; sera en el sentido como cuando se afir-
ma del hombre, que tiene una naturaleza fuer-
te, vigorosa y sana. Pero, ;qué es mas enfermi-
z0, més insoportable, mas contrario a la natura-
leza que una persona sin Sexo 0 una persona
gue en su cardcter, sus costumbre y sentimien-
tos niega su sexo? (Qué es la virtud, la aptitud
del hombre como hombre? Es la virilidad. ¢Y
del hombre como mujer? Es la feminidad. Pero
el hombre sélo existe como hombre y como
mujer. La virtud y la salud del hombre consis-
ten, por lo tanto, sélo en que sea como mujer asi
como debe ser la mujer y como hombre asi co-
mo debe ser el hombre. Ta rechazas la repug-
nancia contra todo lo que es real del que opina ensu-
ciar lo espiritual por el contacto con lo que es real,
luego rechazas ante todo la propia repugnancia



gue tienes con respecto a la diferencia sexual. Si
Dios no es ensuciado por la naturaleza, tampo-
co lo serd por el sexo. El horror que tu tienes de
un Dios sexual, es una verguenza falsa -falsa
por dos razones: primero, porque la noche que
ta colocas en Dios te libra de la verglenza; la
vergienza so6lo es propia de la luz. Segundo,
porque con esta vergiienza renuncias a tu pro-
pio principio entero. Un Dios moral sin natura-
leza no tiene base; pero la base de la moralidad
es la diferencia sexual. Hasta el animal es capaz
de un amor lleno de sacrificios debido a la dife-
rencia sexual. Todo el esplendor de la naturale-
za, todo su poder, toda su sabiduria y su pro-
fundidad, se concentran y se individualizan en
la diferencia sexual. ;(Por qué tienes entonces
verglenza de llamar a la naturaleza por su
nombre verdadero? Logicamente s6lo porque
tienes en general verguienza de las cosas en su
verdad y realidad, porque todo lo contemplas a
través de la niebla falaz del misticismo. Pero,
justamente porque la naturaleza en Dios solo es



una apariencia falaz y sin esencia, un espectro
fantastico de la naturaleza -pues se funda, co-
mo ya hemos dicho, no en carne y sangre. no en
una base real-, siendo por lo tanto también esta
fundamentacion de un Dios personal equivo-
cada, termino también yo con las palabras: la
negacion de un Dios personal serd una verdad
cientifica, y yo agrego: una verdad cientifica,
mientras que no se diga y se demuestre con
palabras claras y no ambiguas: 1° a priori que
por razones especulativas, la forma, el lugar, la
carne y el sexo no contradicen al concepto de
Dios sin que le correspondan; 2° a posteriori
-pues la realidad de un ser personal sélo se
funda en razones empiricas-, que se diga cuél
es la figura de Dios, ddnde existe -por ejemplo
en el cielo- y finalmente qué sexo tiene, si es
hombre o mujer o hermafrodita. Por lo demas
ya en el afio 1682 preguntd un cura si Dios seria
sexual, si tendria mujer y de cudntos modos se
valdria para crear hombres. Por eso los fil6so-
fos religiosos de Alemania con sus especulacio-



nes profundas, toman por modelo a ese sencillo
y sincero cura. Ojala rechacen definitivamente
el resto de racionalismo que esta en oposicion
flagrante con su verdadero modo de pensar y
gue realicen de una vez la potencia mistica de
la naturaleza de Dios transformandola en un
Dios verdaderamente potente y creador. Ameén.

La doctrina de la naturaleza de Dios ha
sido copiada a Jacob Bohme. Pero en el original
tiene un significado mucho mas profundo y
mucho mas interesante que en la segunda edi-
cién castrada y modernizada. Jacob Béhme tie-
ne un sentimiento profundamente religioso y
sumamente fino: la religién es el centro de su
vida y de su pensamiento. Pero al mismo tiem-
po el significado que alcanzo la naturaleza en
los tiempos modernos -debido al estudio de las
ciencias naturales y debido al espinosismo, ma-
terialismo y empirismo- se ha apoderado de sus
sentimientos religiosos. El ha abierto sus senti-
dos a la naturaleza, y ha echado una mirada en



su esencia llena de misterios; pero le asusta; no
puede combinar este temor de la naturaleza con
sus ideas religiosas. Cuando yo contemplaba el
gran abismo de este mundo, y encima el sol y las
estrellas, las nubes, la lluvia y la nieve; y cuando en
mi espiritu veia toda la creacion de este mundo,
encontraba en todas las cosas el bien y el mal, el
amor y la ira, tanto en las criaturas irrazonables
como en la madera, la piedra, los elementos; tanto en
los hombres como en los animales ... Pero como en-
contré que en todas las cosas habia lo bueno y lo
malo, tanto en los elementos como en las criaturas y
que en el mundo los ateos vivian tan bien como los
piadosos y que los pueblos barbaros poseian los me-
jores paises y que tenian seguramente mas suerte
todavia que los piadosos, me volvi melancélico y
muy afligido y ningun libro podia consolarme. Y el
diablo, seguramente, no dejaba de inclinarme hacia
las ideas paganas que no quiero contar aqui. Pero
tanto como la esencia oscura de la naturaleza
gue no coincide con las ideas religiosas de un
creador celestial, excita su animo, tanto lo en-
canta por otro lado el esplendor de la naturale-



za. Jacob Bohme tiene sentido para la naturale-
za. El se imagina y hasta siente las alegrias de
los mineralogos, las alegrias del botanico, del
quimico, en una palabra, las alegrias de las
ciencias naturales ateas. Le encanta el brillo de las
piedras preciosas, el sonido de los metales, el
perfume y colorido de las plantas, la graciay la
suavidad de muchos animales. En otro lugar
escribe: Yo no puedo comparar aquello, es decir, la
manifestacion de Dios en el mundo luminoso, el
proceso donde se manifiesta en la divinidad la tan
maravillosa y hermosa formacion del cielo en sus
muchos colores y muchas maneras y donde cada
espiritu manifiesta su forma particular separada-
mente con ninguna otra cosa sino con las piedras
mas preciosas como son el rubi, la esmeralda, el
delfin, el 6nix, el zafiro, el diamante, el jaspe, el ja-
cinto, la amatista, el berilo, la &gata, el cabunclo, etc.
Y en otro lugar dice: pero en lo que se refiere a las
piedras preciosas, como son el carbunclo, el rubi, la
esmeralda, el delfin, el 6nix y otras, que son las me-
jores de todas ellas, tienen su origen donde el rayo de



luz surgi6 del amor. Pues el mismo rayo ha nacido
en la suavidad y es el corazon en el centro del espiri-
tu de la fantasia. Por eso también estas piedras son
suaves, vigorosas y amenas. Vemos que Jacob
Bohme no tenia mal gusto con respecto a la
mineralogia. Pero el hecho de que también le
gustaban las flores y que tenia sentido para la
boténica lo demuestran las siguientes palabras:
Las fuerzas celestiales crean frutos celestiales llenos
de alegrias y colores y toda clase de arboles y arbus-
tos en los que crece la verdad bella y humana de la
vida. También se transmiten estas fuerzas a toda
clase de flores con colores y perfumes celestiales y
hermosos. Su gusto es muy variado y cada uno
segun su calidad y clase, muy santo, divino y lleno
de alegrias. Ahora bien: si tu quieres contemplar la
divinidad celestial y su pompa y gloria, entonces
contempla asiduamente este mundo mirando las
frutas y los productos que crecen en los arboles y
arbustos, mira los tallos y las raices de las flores, los
aceites, vinos, trigo y todo lo que hay alli y lo que
pueda investigar tu corazon. Todo aquello es una
imagen de la pompa celestial.



A Jacob Bohme no le satisfizo ningun dic-
tamen despotico como férmula explicativa de
la naturaleza; la naturaleza llenaba demasiado
sus sentidos y su corazon; por eso él trataba de
explicarla de un modo natural. Pero natural y
necesariamente, no encontrd otras explicacio-
nes naturales que las mismas cualidades de la
naturaleza que habian hecho una impresion tan
profunda en su alma. Jacob BOhme -y en esto
consiste su significado esencial- es un filésofo
naturalista mistico, vulcanista y neptunista
teosofico, pues en el fuego y en el agua nacieron
todas las cosas. La naturaleza habia encontrado
el sentimiento religioso de Jacob Béhme -no en
vano recibio él su luz mistica del brillo de una
vasija de zinc- pero el sentimiento religioso solo
trabaja y teje en si mismo; no tiene la fuerza ni
el coraje de penetrar hasta la contemplacién de
las cosas en su realidad; todo lo mira a través
de la religién, todo en Dios, es decir, todo en un
brillo encantador de la imaginacion, que con-
mueve los sentimientos, todo en figura y como



figura. Por ello, él debio trasladar esta oposi-
cion en Dios mismo -pues la aceptacion de dos
principios originarios que serian independien-
tes y contrarios, habria destruido su alma reli-
giosa-, €l debi6 distinguir en Dios mismo un ser
suave, benefactor y no un ser furioso, destruc-
tor. Todo lo amargo, duro, oscuro, frio de una
amargura, oscuridad y frio divinos: todo lo
suave, brillante, calido, debe provenir de una
cualidad suave iluminativa en Dios. En una
palabra, solo el cielo es tan rico como la tierra.
Todo lo que esta en la tierra esté en el cielo so-
lamente. Todo lo que hay en la naturaleza, exis-
te también en Dios. Pero aqui es divino, celes-
tial; alli, en cambio, es terrenal, visible, mate-
rial, pero sin embargo es lo mismo. Cuando yo
escriba sobre los arboles, arbustos y frutos, no debes
comprenderlo en forma terrenal, a la manera de este
mundo, pues no es mi opinion de que en el suelo
crece un arbol muerto, duro y de madera o una pie-
dra que tenga cualidades terrenales. No: mi opinion
es celestial y espiritual, pero sin embargo sincera y



verdadera, de manera que no me refiero a ninguna
otra cosa que lo que escribo con letras; vale decir,
en el cielo se encuentran los mismos arboles y
las mismas flores; pero los arboles en el cielo
son arboles tal como dan su perfume y florecen
en mi fuerza imaginativa sin hacer presiones
materiales sobre mi; los arboles en la tierra son
arboles de mi percepcién sensitiva y real. La
diferencia es la diferencia entre la imaginacion
y la percepcién. No es éste mi propésito, dice él
mismo, de describir el curso, el lugar o el nombre de
todas las estrellas o como tienen anualmente su con-
juncién u oposicion o su cuadratura, etc., y lo que
hacen anualmente y en cada hora. Ni tampoco lo he
comprendido o estudiado, y dejo que traten los sa-
bios sobre este asunto: mi propdsito, en cambio, es
escribir segun el espiritu y el sentido, pero no segun
la percepcion.

La doctrina de la naturaleza en Dios,
guiere fundamentar por medio del naturalismo
el teismo, especialmente aquel teismo que con-
templa el ser supremo como un ser personal.



Pero el teismo personal concibe a Dios como un
ser personal y separado de toda la materia: lo
excluye de toda evolucion, porque ésta no es
otra cosa sino la separacién mediante la cual un
ser se separa a si mismo de cualidades que no
corresponden a su concepto verdadero. Pero en
Dios no tiene lugar tal cosa, porque en él no se
pueden distinguir ni el comienzo, ni el medio
ni el fin, porque él es a la vez todo lo que esy lo
gue es desde un principio, asi como debe ser y
puede ser, es la pura unidad del ser y de la
esencia, la realidad y la idea, el hecho y la vo-
luntad. Deus suum Esse est, Dios es su propia
esencia. El teismo coincide aqui con la esencia
de la religién. Todas las religiones, por mas
positivas que sean, se basan en la abstraccion;
se diferencian sélo por el objeto de la abstrac-
ciéon. También los dioses de Homero, en las
figuras abstractas, por més vida que tengan y
por méas semejantes que sean al hombre, tienen
cuerpo como los hombres, y cuerpos a quienes
faltan las limitaciones y las dificultades del



cuerpo humano. La primera determinacion del
ser divino es: un ser separado y destilado. Se
comprende que esta abstraccion no es verdade-
ra, sino determinada por el punto de vista del
hombre asi como es él, asi como el piensa en
general, asi abstrae.

La abstraccion expresa un juicio -un juicio
afirmativo y negativo a la vez, alabanza y re-
proche. Lo que el hombre alaba y ensalza es
para él Dios; lo que reprocha y rechaza es lo no
divino. La religién es un juicio. La determina-
cién esencial en la religion, en la idea de la
esencia divina es, por lo tanto, la separacion
gue se hace entre lo que es digno de elogio y lo
gue merece reproche, entre lo perfecto y lo im-
perfecto, entre lo esencial y la nada. El culto
mismo no consiste en otra cosa Sino en una
constante renovacion del origen de la religion
-en la separacion critica y solemne que se hace
entre lo divino y lo que no es divino.



La esencia divina es la esencia humana
transfigurada por la muerte de la abstraccion
-es el espiritu fenecido del hombre. En la reli-
gion el hombre se libra de los limites de la vida,
aqui deja lo que le oprime, le impide, le afecta
en forma repugnante. Dios es el sentimiento del
hombre de si mismo librado de toda la repug-
nancia; el hombre so6lo en su religion se siente
libre, feliz, beato, porque s6lo aqui puede vivir
a su modo y celebrar su domingo. La media-
cion, la fundamentacion de la idea divina, esta
para él fuera de esta idea -la verdad de la mis-
ma ya en el juicio, ya en que todo lo que él ex-
cluye de Dios, tiene para él el significado de lo
no divino, y lo no divino tiene el significado de
la nada. Si él pusiera la mediacion de esta idea
en esta misma, perderia su significado esencial,
su valor verdadero, el encanto que tiene para
él. El proceso de la secrecion, de la separacion
entre lo inteligente y lo no inteligente, entre la
personalidad y la naturaleza, entre lo perfecto y
lo imperfecto, se realiza, por tanto, necesaria-



mente, en el hombre y no en Dios y la idea de la
divinidad no esta al comienzo, sino al fin de la
sensibilidad, del mundo, de la naturaleza
-donde termina la naturaleza empieza Dios-,
porque Dios es el dltimo limite de la abstrac-
cién. Aquello de que ya no se puede abstraer
mas, es Dios -el ultimo pensamiento que yo
puedo concebir- el dltimo quiere decir el su-
premo: Id quo majus nihil cogitare potest, Deus est.
El hecho de que este Omega de la sensibilidad
se convierta en el Alfa es facil de comprender,
pero lo esencial es que es el Omega. El Alfa es
recién la consecuencia; porque es lo ultimo, es
también lo primero. Y el predicado del primer
ser no tiene, en ninguna manera, en seguida, un
significado creador, sino solamente el significa-
do del rango supremo. La creacion en la reli-
gion mosaica tiene el objeto de asegurar a Je-
hové el predicado del ser supremo y ser prime-
ro del Dios verdadero y exclusivo, en oposicion
a los dioses.



La intencion de querer fundamentar la
personalidad de Dios por la naturaleza, emana,
por lo tanto, de una mezcla impura y mala,
aconsejada por la filosofia y la religion, de una
falta de critica y de conciencia con respecto al
origen del Dios personal. Donde la personali-
dad es una determinacion esencial de Dios,
donde se dice un Dios impersonal no es ninguin
Dios, alli la personalidad ya de por si es lo su-
premo y lo maés real, alli vale el criterio de que
lo que no es persona, es muerto, es nada; solo
un ser personal es vida y verdad; pero la natu-
raleza es impersonal, luego es una nada. La
verdad de la personalidad se apoya solamente
en la irrealidad de la naturaleza. Atribuir a
Dios una personalidad, no significa otra cosa
gue declarar la personalidad por el ser supre-
mo; pero la personalidad solo se concibe como
una diferencia y como una abstraccion de la
naturaleza. Por cierto, es solamente un Dios
personal, un Dios abstracto, pero lo debe ser, es
Su concepto; pues no es otra cosa sino el ser



personal del hombre que se coloca fuera de
todo contacto con el mundo y que se libra de
toda dependencia de él. En la personalidad de
Dios, el hombre celebra la sobrenaturalidad, la
inmortalidad, la independencia y la limitacion
de su propia personalidad.

La necesidad de un Dios personal tiene su
causa en que el hombre personal recién en la
personalidad se manifiesta y se encuentra. La
substancia, el espiritu puro, la sola razon, no le
basta, le es demasiado abstracta, no lo expresa a
€l mismo, no lo devolvera a si mismo. Pero feliz
y satisfecho es el hombre s6lo cuando esté con-
sigo y con su ser. Por eso cuanto mas personal
es el hombre, tanto més fuerte es para él la ne-
cesidad de un Dios personal. El espiritu abs-
tracto y libre, no conoce algo més alto que la
libertad; no necesita lograrla con un ser perso-
nal: la libertad es para él por si misma, como
tal, un ser verdadero y real. Un sabio matema-
tico o astronomo, un hombre de pura inteligen-



cia, un hombre objetivo, que no tiene prejuicios,
se siente libre y feliz solamente en la contem-
placion de relaciones objetivamente razonables,
en la razon que se encuentra en la causa misma;
semejante hombre querra celebrar como ser
supremo una substancia como la de Espinosa u
otra semejante idea; pero tendra antipatia con-
tra un Dios personal, contra un Dios subjetivo.
Por eso era Jacobo un filésofo clasico, porque
(por lo menos a este respecto) era consecuente y
concordaba consigo mismo. Asi como su Dios,
era su filosofia -personal y subjetiva. La exis-
tencia del Dios personal no puede ser funda-
mentada cientificamente de otra manera que la
gue empleaban Jacobo y sus discipulos. La per-
sonalidad s6lo demuéstrese en un modo perso-
nal.

Yo puedo y debo fundamentar la existen-
cia de la personalidad en un modo natural; pe-
ro sélo si yo desisto de operar en la oscuridad
del misticismo, si yo salgo a la luz clara de la



naturaleza verdadera y si cambio el concepto
del Dios personal con el concepto de la perso-
nalidad en general. Pero, introducir en el con-
cepto del Dios personal, cuya esencia es la per-
sonalidad librada, separada y redimida de la
fuerza limitad hora de la naturaleza, digo in-
troducir en este concepto nuevamente esa natu-
raleza, es tan erréneo como si quisiera mezclar
la cerveza con el néctar de los dioses para dar
una base sélida a una bebida etérica. Por cierto,
no se pueden deducir del jugo celestial que
alimenta a los dioses, las partes constructivas
de la sangre animal. Pero la flor de la sublima-
cién solo se forma mediante la evaporacion de
la materia. Luego ¢;cémo puedes echar de me-
nos en una substancia sublime las materias de
las cuales tu mismo las has separado? Por cierto
la esencia impersonal de la naturaleza no se
puede deducir del concepto de la personalidad,
pues deducir significa fundamentar; pero don-
de la personalidad es una verdad, 0 mas bien es
la verdad suprema y unica, alli la naturaleza no



tiene significado esencial y por consiguiente
tampoco ningun fundamento esencial. La crea-
cién propiamente dicha de la nada es aqui la
Unica base explicativa que satisface, pues ella
no dice otra cosa sino que la naturaleza es una
nada, expresa por lo tanto precisamente el sig-
nificado que tiene la naturaleza por la persona-
lidad absoluta.

CAPITULO DECIMO PRIMERO
El secreto de la Providencia y de la creacion prove-
niente de la nada

La creacion es la palabra pronunciada de
Dios, la palabra creadora, idéntica con la idea.
Pronunciar es un acto de voluntad, luego es la
creacion un producto de la voluntad. Asi como
el hombre en la palabra de Dios, afirma la divi-
nidad de la palabra, asi afirma en la creacion la
divinidad de la voluntad, pero no de la volun-
tad de la inteligencia, sino de la voluntad de la
fuerza imaginativa, de la voluntad absoluta-



mente subjetiva e ilimitada. La cumbre mas alta
del principio de la subjetividad, es la creacion
proveniente de la nada. Asi como la eternidad
del mundo o de la materia no significa otra cosa
sino la esencia de la materia, asi la realidad de
la materia, asi la creacion del mundo prove-
niente de la nada, no significa otra cosa que la
nada del mundo. Con el principio de una cosa
se ha puesto también el fin de la misma, aun-
gue sea tan solo segun el concepto y no segun
el tiempo. El principio del mundo es el princi-
pio de su fin -como es ganado, asi es derrocha-
do. La voluntad ha creado la existencia del
mundo y la voluntad lo devuelve a la nada.
¢Cuando? El tiempo es indiferente. Su existen-
cia 0 no existencia, depende tan solo de la vo-
luntad. La voluntad de que el mundo exista,
incluye, a la vez, la voluntad posible de que
aquél no exista. La existencia del mundo es, por
lo tanto, una existencia momentanea, arbitraria,
insegura, es decir, nula.



La creacion proveniente de la nada es la
expresion mas alta de la omnipotencia. Pero la
omnipotencia no es otra cosa que la subjetivi-
dad que se desliga de todas las determinacio-
nes y limitaciones subjetivas, celebrando hasta
su ilimitacion, como el poder y la esencia mas
sublimes -es la fuerza del poder, de transformar
toda realidad en una irrealidad, y todo lo ima-
ginable es una posibilidad-, es el poder de la
fuerza imaginativa, o sea de la voluntad idénti-
ca con la fuerza imaginativa, es el poder de la
arbitrariedad. La expresién més caracteristica y
maés fuerte de la arbitrariedad subjetiva, es el
antojo, el benepléacito. Dios ha querido crear un
mundo espiritual y corporal, es un antojo, es la
demostracion mas indiscutible de que la propia
subjetividad, el propio antojo, se ha convertido
en el ser supremo en el principio omnipotente
del mundo. La creacién proveniente de la nada
como obra de una voluntad omnipotente, es
por lo tanto de la misma categoria que el mila-
gro, o, mas bien, es el primer milagro, no sola-



mente segun el tiempo, sino también segun el
rango -es el principio del cual todos los demas
milagros se comprenden solos. Lo demuestra la
misma historia. Todos los milagros han sido
justificados, explicados e ilustrados por la om-
nipotencia, que ha creado el mundo de la nada.
Quien ha hecho el mundo de la nada, ;c6mo no
podria convertir agua en vino, c6mo no podria
efectuar el milagro de que un burro pronuncia-
ra palabras humanas, cobmo no podria hacer
salir agua de una roca? Pero el milagro es, co-
mo veremos mas adelante, sélo una obra y un
objeto de las fuerzas imaginativas; luego lo es
también la creacion de la nada por ser el mila-
gro primordial. Por eso se ha dicho que la doc-
trina de la creacion proveniente de la nada, es
una doctrina sobrenatural que por la sola razon
no podria haber sido imaginada; y se ha citado
a los filésofos paganos que hicieron formar este
mundo, por la inteligencia divina, de una mate-
ria ya existente. Pero aquel principio sobrena-
tural no es otra cosa que el principio de la sub-



jetividad, que ha sido elevado en el cristianis-
mo a una dominaciéon universal e ilimitada,
mientras que los antiguos filésofos no eran tan
subjetivos para comprender el ser absoluta-
mente subjetivo como el ser sublime y exclusi-
vamente absoluto, porque ellos, debido a la
idea que tenian del mundo o de la realidad,
limitaban la subjetividad -y porque el mundo
era para ellos una verdad.

La creacion proveniente de la nada es
también lo mismo que la providencia, por ser lo
mismo que el milagro; pues la idea de la provi-
dencia es -en un principio y en su verdadero
significado religioso, cuando todavia no habia
sido limitado y combatido por la inteligencia
incrédula- idéntica con la idea del milagro.

La demostracion de la providencia es el
milagro. La creencia en la providencia es la
creencia en un poder que tiene a su libre dispo-
sicién y uso todas las cosas y frente a su poder
toda la fuerza de la realidad, es una nada. La



providencia suspende las leyes de la naturale-
za; e interrumpe la marcha de la necesidad, el
vinculo de hierro que inevitablemente liga la
consecuencia a la causa; en una palabra, es la
misma voluntad ilimitada y omnipotente que
ha creado el mundo de la nada. El milagro es
una Creatio ex nihilo, una creacién de la nada.
Quien hace vino de agua, hace vino de la nada,
pues la substancia que forma el vino no se en-
cuentra en el agua; de lo contrario, la produc-
cién del vino no seria milagrosa, sino un acto
natural. Pero solo en el milagro demuéstrese la
providencia comprobando su existencia. Lo
mismo que nos dice la creacion proveniente de
la nada, nos dice por lo tanto también la provi-
dencia. La creacidon proveniente de la nada, sélo
puede concebirse y aclararse en union con la
providencia y el milagro; pero el milagro no
quiere decir de por si otra cosa sino que la per-
sona milagrosa es la misma que ha producido
las cosas por su propia voluntad, de la nada
-Dios, el creador.



Pero la providencia se refiere esencial-
mente al hombre. Por el hombre, la providencia
hace de las cosas todo lo que quiere; por amor a
él, suspende la validez de la ley, por lo demés
omnipotente. La admiracién de la providencia
en la naturaleza, especialmente de la fauna, no
es otra cosa sino una admiraciéon de la natura-
leza, por cuya razon solo pertenece al natura-
lismo, aunque sea religioso; porque en la natu-
raleza manifiéstese también solamente la pro-
videncia natural, no la divina, o sea la provi-
dencia tal como es objeto de la religion. La pro-
videncia religiosa manifiéstese sélo en el mila-
gro -ante todo en el milagro de la encarnacion,
gue es el centro de la religion. Pero no leemos
en ningun lugar que Dios se haya convertido en
un animal por amor a los animales- la sola idea
de esto es a los ojos de la religion una idea blas-
fema y atea -ni tampoco leemos que Dios jamas
haya hecho un milagro por los animales o las
plantas. Al contrario: leemos que una pobre
higuera, porque no tenia frutos en un tiempo



en que no podia tenerlos fuera maldecida, sélo
para dar al hombre un ejemplo de lo que puede
hacer la fe sobre la naturaleza: ademés leemos
gue los demonios fueron expulsados por los
hombres, pero les fue permitido entrar en los
animales. Por cierto, dice la Sagrada Escritura:
Ningun gorridn cae del techo sin la voluntad del
Padre; pero estos gorriones no tienen mas valor
o significado que los cabellos en la cabeza del
hombre, en la que todos han sido contados. El
animal no tiene -si prescindimos de su instinto-
ningun otro angel protector, ni tampoco ningu-
na otra providencia que sus sentidos, o, en ge-
neral, sus 6rganos. El pajaro que pierde sus 0jos
ha perdido su angel protector; forzosamente
perece si no se produce un milagro. En cambio,
leemos que, un cuervo ha llevado comida al
profeta Elias, pero no leemos (por lo menos en
cuanto yo sepa) que un animal haya sido pre-
servado de un peligro solo con el objeto de ser-
vido. Ahora bien; cuando un hombre cree que
él tampoco tiene ninguna otra providencia.



Sino las fuerzas de su especie, sus sentidos, su
inteligencia, entonces, a los ojos de la religién y
de todos aquellos que son adictos a la religion,
es un hombre irreligioso, porque so6lo cree en
una providencia natural, cuya providencia, a
los ojos de la religion, es tanto como nada. Por
eso, la providencia se refiere esencialmente sélo
al hombre -y hasta entre los hombres sélo a los
religiosos. Dios es el salvador de todos los mundos,
pero especialmente del de los fieles. La providencia
pertenece, asi como la religion, solo al hombre
-ello debe expresar la diferencia esencial entre
el hombre y el animal, y debe arrebatar al hom-
bre a las fuerzas de la naturaleza. Jonéas en el
vientre de una ballena, Daniel en la jaula de los
leones, son ejemplos de cémo la providencia
distingue entre el hombre religioso y el animal.
Por eso si la providencia, que se manifiesta en
las garras y los colmillos de los animales y es
admirada tanto por los piadosos investigadores
cristianos de las ciencias naturales, es una ver-
dad, entonces la providencia de la Biblia, y la



providencia de la religion, es una mentira y
viceversa. jQué hipocresia miserable y a la vez
ridicula querer reconocer a la vez la naturaleza
y la Biblia! jCémo contradice la naturaleza a la
Biblia! jY cédmo contradice la Biblia a la natura-
leza! El Dios de la naturaleza se manifiesta en
gue da al ledn la fuerza necesaria y los 6rganos
gue lo hacen apto para mantenerse a si mismo,
y si fuera necesario, para ahogar a un individuo
humano y comerlo; pero el Dios de la Biblia, se
manifiesta en que arrebata al individuo huma-
no a los colmillos del ledn.

La providencia es un bien particular del
hombre; expresa el valor del hombre en oposi-
cién con los demas seres naturales; lo saca de la
conexion con el mundo total. La providencia es
la conviccion del hombre del valor infinito de
su existencia -una conviccién en que renuncia a
la fe en la verdad de las cosas exteriores-; es el
idealismo de la religion. Por eso, la creencia en
la providencia, es lo mismo que la creencia en



la inmortalidad personal, sélo con la diferencia
de que aqui se expresa el valor infinito, con
respecto al tiempo, como una duracion infinita
de la existencia.

Quien no hace ninguna clase de exigen-
cias especiales, quien es indiferente con respec-
to a si mismo, quien no se separa de la natura-
leza, quien cree que desapareceria como una
parte en el universo total, no cree en ninguna
providencia, es decir, en ninguna providencia
especial; pero sélo la providencia especial es la
providencia en el sentido de la religion. La
creencia en la providencia es la creencia en el
valor propio -de ahi las consecuencias benefi-
ciosas de esa fe, pero también la humildad fal-
sa, la vanagloria religiosa, que por cierto no
confia en si misma, pero en cambio deja a Dios
la preocupacion por el hombre-, es la creencia
del hombre en si mismo. Dios se preocupa de
mi; Dios quiere mi felicidad, mi salvacion; él
quiere que yo sea feliz; pero lo mismo quiero



yo también, luego mi propio interés es el in-
terés de Dios, mi propia voluntad es la volun-
tad de Dios, mi propio objeto es el objeto de
Dios -el amor de Dios hacia mi no es més que
mi amor a mi mismo divinizado.

Pero, donde se cree en la providencia, alli
la fe en Dios se hace depender de la fe en la
providencia. Quien niega que exista la provi-
dencia, niega la existencia de Dios, o -lo que es
lo mismo- que Dios es Dios, pues un Dios que
no sea la providencia del hombre, es un Dios
ridiculo, un Dios que le falta la propiedad més
esencial, mas divina y mas adorable. Por tanto,
la fe en Dios no es otra cosa que la fe en la dig-
nidad humana, la fe en el significado divino del
ser humano. Pero la fe en la providencia (reli-
giosa) es idéntica a la fe en la creacion de la
nada y viceversa;, luego ésta no puede tener
tampoco ningun otro significado que el signifi-
cado recién explicado de la providencia, y en
realidad, no tiene tampoco otro significado. La



religion expresa esto suficientemente por el
hecho de que considera al hombre como objeto
de la creacion. Todas las cosas han sido creadas
por el hombre y no por ellas mismas. Quien
declare esta doctrina, como lo hacen los piado-
sos investigadores cientificos cristianos de la
naturaleza, por altivez, declara al mismo cris-
tianismo por altivez; porque, asegurar que el
mundo material haya sido creado por el hom-
bre, significa mucho menos que decir que Dios,
o por lo menos, segun San Pablo, un ser que es
casi Dios y que apenas puede distinguirse de
Dios, se haya hecho hombre por el hombre.

Pero, si el hombre es el objeto de la crea-
cién, es también su verdadera causa, pues el
Hijo es el principio de la accion. La diferencia
entre el hombre como objeto de la creacién y el
hombre como causa de la misma, consiste sélo
en que la causa es la esencia abstracta y deduc-
tiva del hombre, el fin u objeto; en cambio, el
hombre individual y real, o en otras palabras,



gue el hombre sabe que es el objeto de la crea-
cién; pero no sabe que es la causa, porque dis-
tingue la causa como otro ser personal diferente
de él. Pero este otro ser personal y creador, no
es en realidad otra cosa que la personalidad
humana fuera de todo contacto con el hombre,
esa personalidad humana que para la creacion,
o sea la realizaciéon del mundo, de la existencia
objetivada de otro ser dependiente finito y nulo
da la seguridad de su exclusiva existencia real.
En la creacion no se trata de la verdad y de la
realidad de la naturaleza o del mundo sino de
la verdad y de la realidad de la personalidad,
de la subjetividad en oposicion al mundo. Tra-
tase de la personalidad de Dios, pero alli es la
personalidad del hombre, librada de todas las
determinaciones y limitaciones de la naturale-
za. De ahi la participacién intima de la creacion;
la repugnancia de las cosmogonias panteisticas;
pues la creaciéon es, como el Dios personal
mismo, no un objeto cientifico, sino personal,
no un objeto de la inteligencia libre, sino del



interés del sentimiento. Tratase de la creacion
solo de la garantia, de la dltima prueba imagi-
nable de la personalidad subjetiva como de una
esencia absolutamente separada, que no tiene
nada que ver con la esencia de la naturaleza,
gue esté por encima y fuera del mundo.

El hombre se distingue de la naturaleza.
Esa diferencia en su Dios -la distincion de Dios
con respecto a la naturaleza no es otra cosa que
la distincion del hombre con respecto a la natu-
raleza. La oposicion entre panteismo y persona-
lismo se resuelve en la pregunta: ;Es la esencia
del hombre un ser extra mundial o intermun-
dial, sobrenatural o natural? Por eso son infruc-
tuosas, vanas, insensatas y repugnantes las es-
peculaciones y dialécticas sobre la personalidad
e impersonalidad de Dios; pues los contrincan-
tes, especialmente cuando especulan con la
personalidad, no llaman al objeto con su nom-
bre verdadero; ponen el candil encendido deba-
jo del almud; especulan en verdad solo sobre si



mismos, especulan sélo en el interés de su pro-
pio instinto de felicidad, y, sin embargo, no
quieren creerlo y se rompen la cabeza a si mis-
mos, especulando en la creencia vana de averi-
guar los secretos de otro ser. El panteismo iden-
tifica al hombre con la naturaleza -ya sea con
respecto a su apariencia sensible, ya sea con
respecto a su ser deductivo-; el personalismo
aisla, separa al hombre de la naturaleza hacien-
do de él un todo mientras que es una parte y lo
convierte en un ser absolutamente propio. Es
ésta la diferencia. Por eso, si queréis arreglar
estas cosas, cambiar vuestra antropologia misti-
cay equivocada a la que llamais teologia, con la
antropologia verdadera y especular en la luz de
la conciencia y de la naturaleza, sobre la diver-
sidad y unidad de la esencia humana con la
esencia de la naturaleza. Vosotros mismos con-
fesais que la esencia del Dios panteistico no es
otra cosa que la esencia de la naturaleza. ;Por
gué, entonces, solo queréis ver la paja en el ojo
ajeno; mientras que no observais la viga en el



vuestro? ;Por qué queréis, con respecto a voso-
tros, hacer una excepcion de la ley universal-
mente valida? Luego, confesad también que
vuestro ser personal que vosotros, al creer en
un Dios sobrenatural y extra natural, no creéis
en otra cosa que en la esencia sobrenatural y
extra natural de vuestro propio ser.

Como en todas las cosas, asi también en
la creacion las determinaciones agregadas, ge-
nerales, metafisicas y hasta panteisticas, ocultan
la esencia propia de la creacién. Pero sélo nece-
sita ser atento con respecto a esas determina-
ciones para convencerse de que la esencia de la
creacion no es otra cosa que la autonomia del
ser humano en oposicion a la naturaleza. Dios
produce al mundo fuera de si -primero solo es
una idea, un plan, una resolucion, ahora se
convierte en un hecho y con ello el mundo se
presenta como un ser que esta fuera de Dios, es
diferente de él y, relativamente por lo menos,
independiente. Pero, del mismo modo, el hom-



bre, al diferenciarse del mundo, y al concebirse
como un ser diferente de él mismo, concibe al
mundo como un ser diferente y esa aptitud por
la cual se diferencia, es un acto. Luego, al con-
siderar el mundo fuera de Dios, se considera a
Dios como un ser aislado diferente del mundo.
Luego si el mundo esta fuera de Dios, ;qué otra
cosa es ese Dios que vuestro propio ser subjeti-
vo? Al intervenir la reflexién astuta, se niega,
por cierto, la diferencia entre lo que esta afuera
y lo que esta adentro, como una diferencia fini-
ta y humana. Pero la negacion de la inteligen-
cia, que es solo una insensatez de la religion, no
debe tomarse en cuenta. Si es seria, destruye el
fundamento de la conciencia religiosa; suprime
la posibilidad y hasta la esencia de la creacion,
pues s6lo se basa en la verdad de esa diferen-
cia. Ademas, el efecto de la creacion, la majes-
tad de ese acto para el sentimiento y la fantasia,
se pierde por completo si no se toma aquella
distincién y diferencia en el sentido verdadero.
Pues ;qué otra cosa significa: hacer, crear, pro-



ducir, a no ser, objetivar y hacer sensible algo
gue por lo pronto solo es subjetivo y en conse-
cuencia invisible, no existente, de manera que
ahora también otros seres diferentes de mi
pueden conocer y disfrutado? Luego, crear y
producir significa poner algo fuera de mi, hacer
algo diferente de mi. Donde no hay la realidad
y la posibilidad de que exista algo fuera de mi,
alli no se puede hablar ni de hacer ni de crear.
Dios es eterno, pero el mundo ha principiado;
Dios era cuando el mundo todavia no era, Dios
es invisible e insensible, pero el mundo es sen-
sible materialmente, luego esti fuera de Dios:
pues, ;cOmo podria existir lo que es material, la
masa, la materia como tal en Dios? El mundo
estd en el mismo sentido fuera de Dios, en que
el arbol, el animal y el mundo en general estan
fuera de mi imaginacién, fuera de mi mismo,
por ser seres diferentes de mi subjetividad. S6lo
donde se admite que algo puede beber fuera de
uno, como ocurria con los filésofos y tedlogos
antiguos, alli tenemos la doctrina genuina no



falsificada, no mezclada, de la conciencia reli-
giosa. En cambio, los tedlogos y filésofos de los
tiempos modernos, mezclan toda clase de doc-
trinas panteisticas aunque ellas recaben el prin-
cipio del panteismo; pero por la misma razén
producen también una criatura absolutamente
contradictoria e inaguantable.

Luego, el creador del mundo no es otra
cosa que el hombre que, por la demostracion o
por la conciencia de que el mundo ha sido
creado, de que es una obra de la voluntad, es
decir, de que tiene una existencia dependiente,
impotente y nula, se da la seguridad de su pro-
pia importancia verdadera e infinita. La nada
de la cual ha sido creado el mundo, es su pro-
pia nada. Al decir: el mundo ha sido creado de
la nada, concibes ti mismo el mundo creandolo
de la nada, suprimes todos los limites de tu
fantasia, de tu sentimiento, de tu voluntad:;
pues el mundo es el limite de tu voluntad, de tu
pensamiento; el mundo s6lo oprime y acosa a



tu alma; el mundo sélo es la pared divisoria
entre tU y Dios que es tu esencia feliz y perfec-
ta. Luego, subjetivamente, destruyes al mundo;
concibes a Dios como un ser propio, es decir,
como la subjetividad sencilla limitada, como un
algo que se disfruta a si solo, que no necesita
del mundo, que no sabe nada de los vinculos
dolorosos de la materia. En el fondo mas pro-
fundo de tu alma quieres que no haya ningun
mundo; pues donde esta el mundo alli esta la
materia y donde hay materia alli hay presion y
empuje, espacio y tiempo, limite y necesidad.
Sin embargo, el mundo existe y hay materia.
¢Como puedes salvarte de esta contradiccion?
¢Como quitas el mundo de tus sentidos a fin de
gue no te moleste en la sensacion halagadora
de algo ilimitado? So6lo haciendo del mundo un
producto de la voluntad, dandole una existen-
cia arbitraria, que siempre oscila entre el ser y
no ser, que en cada momento puede ser des-
truido. Por cierto, el mundo o la materia
-ambas no admiten separacién- no pueden ex-



plicarse de un acto de creacién; pero es una
insensatez absoluta pedir semejante cosa a la
creacion; pues la idea de la creacion es que no
haya ninglin mundo, que no haya ninguna ma-
teria; por eso se espera diariamente con mucho
anhelo su fin. El mundo, en su realidad, no
existe; s6lo es objetivo en cuanto es una impre-
sion y un limite del alma y de la personalidad
humana. ;Coémo podria, entonces, fundarse y
deducirse el mundo en su verdad y en su reali-
dad de un principio que niega al mundo?

Para darse cuenta del significado profun-
do de la creacidn como creacion verdadera, sélo
piénsese que lo principal en la creacion no es de
ninguna manera la creacion de hierbas y de
animales, de agua y de tierra, puesto que para
ellas no hay ningun Dios, sino la creacién de
seres personales, de espiritus, como se suele
decir. Dios es el concepto o la idea de la perso-
nalidad por ser él mismo una persona, y una
subjetividad que existe en si misma y separada



del mundo, el ser absoluto y la esencia sin ne-
cesidades, el yo sin el tu. Pero, dado que el con-
cepto del ser absoluto, que existe solo para si,
contradice al concepto de la vida verdadera, y
al concepto del amor; dado que ademas la con-
ciencia de si mismo est4 esencialmente ligada a
la conciencia de un td, porque, a la larga por lo
menos, la soledad no se puede preservar del
sentimiento del aburrimiento y de la mono-
tonia, se pasa en seguida del ser absoluto a otro
ser consciente; el concepto de la personalidad,
gue en un principio estaba concretado en un
solo ser, se dilata hasta formar una pluralidad
de personas. Si se considera a la persona fisi-
camente como un hombre verdadero, en cuya
calidad es un ser indigente, entonces, se presen-
ta recién al fin del mundo fisico como objeto
final de la creacion, cuando ya no faltan condi-
ciones de su existencia. En cambio, si el hombre
es considerado en forma abstracta como perso-
na, tal como se hace en la especulacién religio-
sa, aquel rodeo est4 cortado; tratase entonces en



linea directa de la auto-fundamentacion, de la
ultima prueba del yo, de la personalidad
humana. Por cierto, la personalidad divina se
diferencia en todas las formas posibles de la
personalidad humana para enmascarar la no
diferencia entre ambas; pero esas diferencias
son puramente fantésticas o sofisticas. Todas
las causas esenciales de la creacidn, sélo se re-
ducen a determinaciones, a las causas que im-
ponen al yo la conciencia de la necesidad de
otro ser personal. Especulad tanto como
guerais; jamas alejaréis vuestra personalidad de
Dios si no la habéis puesto en él antes y si Dios
mismo Nno es vuestro ser subjetivo o personal.

CAPITULO DECIMO SEGUNDO
El significado de la creacion en el judaismo

La doctrina de la creacion tiene su origen
en el judaismo; esta doctrina misma es la doc-
trina caracteristica y fundamental de la religion
judia. Pero el principio que tiene por base, no es



tanto el principio de la subjetividad, sino mas
bien el del egoismo. La doctrina de la creacion
en su significacion caracteristica, solo se forma
en el punto de vista donde el hombre, practi-
camente, subyuga la naturaleza a su voluntad y
su necesidad, y por eso la rebaja en su fuerza
imaginativa, convirtiéndola en una mala obra 'y
en simple pérdida de la voluntad. Ahora, él se
ha explicado su existencia, explicandola en su
propio sentido e interés. La cuestion: ;de dénde
vino la naturaleza, o el mundo? supone de por
si un asombrarse del hecho que exista, o sea:
supone la pregunta ;por qué existe? Pero este
asombro, esta pregunta, solo se origina donde
el hombre ya se ha separado de la naturaleza,
convirtiéndola en un simple acto de voluntad.
El autor del libro la Sabiduria, dice con razén
gue los paganos, debido a la admiracion que tienen
por la belleza del mundo, no se habian elevado al
concepto del creador. Para quien la naturaleza es
un ser bello, le parece el objeto de si mismo, y
para él tiene la causa de su existencia en si



misma y no llega a formular la pregunta: ;por
gué existe? El concepto de la naturaleza en la
divinidad no se diferencia en su conciencia, en
su concepto del mundo. La naturaleza, tal como
se presenta a sus sentidos, es creada para él y
ha principiado pero no ha sido creada en el
sentido propio, en el sentido de la religion, no
ha sido hecha como un producto arbitrario.
Con aquel ha principiado, no expresa nada sos-
pechoso; el origen no tiene nada de impuro o
de no divino para él; él se forja hasta sus pro-
pios dioses como originados. La fuerza creado-
ra es para él la fuerza primaria: él pone, por lo
tanto, como causa de la naturaleza, una fuerza
de la misma -una fuerza presente-, actia en su
percepcion sensitiva como causa de la cosa. Asi
piensa el hombre cuando piensa estética o ted-
ricamente- pues la percepcion tedrica es, origi-
nariamente, la estética, y la estética es la prime-
ra filosofia sobre el mundo, cuando el concepto
del mundo, para él es el concepto de la gloria,
de la divinidad misma. S6lo cuando semejante



percepcion animaba al hombre, podian conce-
birse y enunciarse ideas como las de Anaxago-
ras: el hombre ha nacido para contemplar el mundo.
El punto de vista de la teoria, es el punto de
vista de la armonia con el mundo. La actividad
subjetiva, aquella en que el hombre se satisface
y se deja libre expansion, es aqui solamente la
fuerza imaginativa, sensitiva. Al satisfacerse,
deja aqui, a la vez, la naturaleza en paz, forjan-
dose sus castillos en el aire y sus cosmogonias
poéticas, solo de elementos naturales. En cam-
bio, donde el hombre se coloca en el punto de
vista préactico para contemplar desde alli al
mundo, convirtiendo al mismo punto de vista
practico en tedrico, alli, éste vive en discordia
con la naturaleza, convirtiéndola en la mas
humilde sierva de sus intereses egoisticas, de
su egoismo préactico. La expresion tedrica de
esta percepcion egoistica practica para la cual la
naturaleza de por si es una nada, reza eso: la
naturaleza, o sea el mundo, se ha hecho y se ha
creado como producto de un mandamiento. Es



decir, Dios mandé que el mundo fuera, y sin
demora se habia formado de acuerdo a aquel
mandato.

El utilitarismo, la utilidad, es el principio
supremo del judaismo. La creencia es una pro-
videncia especial divina, es la caracteristica del
judaismo; la creencia en la providencia es la
creencia en el milagro; pero la creencia en el
milagro reina alli donde la naturaleza sélo se
considera como un objeto de la arbitrariedad y
del egoismo, que precisamente emplea la natu-
raleza solo para fines arbitrarios. El agua se
divide o se separa como una masa firme, el
polvo se convierte en piojos, el baston en una
vibora, el rio en sangre, la roca en una fuente, y
en el mismo lugar hay a la vez luz y oscuridad,
el sol tan pronto se para en su curso, tan pronto
retrocede. Y todos estos fendmenos contrarios a
la naturaleza, se producen en provecho de Is-
rael, solamente por mandato de Jehova, el cual
no se preocupa de otra cosa sino de Israel y no



es otra cosa sino el egoismo personificado del
pueblo de Israel con exclusion de todos los de-
mas pueblos, la intolerancia absoluta -el secreto
del monoteismo.

Los griegos contemplaban la naturaleza
con sentido tedrico: ellos percibian la musica
celestial en el curso hermoso de las estrellas;
ellos vieron surgir de la espuma del Océano,
padre de todos los seres la naturaleza en forma
de la figura de Venus Anadiomena. En cambio,
los israelitas abrieron a la naturaleza sélo sus
sentidos gastricos; s6lo por medio del paladar
apreciaron a la naturaleza; s6lo comiendo
mana, percibian a Dios. El griego estudiaba las
artes libres, la filosofia y los estudios humanis-
tas: en cambio, el israelita no se dedicé sino al
estudio provechoso de la teologia. Hacia la tarde
tendréis carne para comer y por la mafiana os sa-
ciaréis con pan a fin de que os deis cuenta, de que yo
soy el sefior vuestro Dios. Y Jacob hizo un voto y
dijo: Si Dios esta conmigo me vigilara en el camino



que yo haga y si me dan pan a comer y vestidos para
cubrir me y me lleva en paz nuevamente a mi padre,
entonces el ser serd mi Dios. Comer es el acto mas
solemne y en todo caso es la iniciacion de la
religion judia. Comiendo celebra y renueva el
israelita el acto de creacion; y comiendo declara
el hombre la naturaleza por una cosa de nada.
Cuando los setenta ancianos habian subido con
Moisés a la montafia, vieron a Dios, y cuando
hubieron visto a Dios, comieron y bebieron. El as-
pecto del Ser Supremo estimulaba por lo tanto
en ellos el apetito.

Los judios han conservado su manera de
ser hasta hoy dia. Su principio, su Dios, es el
principio més préactico del mundo: el egoismo,
el egoismo que toma la forma de una religion.
El egoismo es el Dios que no deja que sus ser-
vidores sucumban. El egoismo es esencialmente
mono teistico; pues tiene una sola cosa por finy
es él mismo; el egoismo recoge y concentra al
hombre en si mismo; le da un principio de vida



firme y solido; hace de él un hombre imbuido
en su teoria porque le hace indiferente contra
todo lo que no se refiere directamente a la salud
de si mismo. Por eso, la ciencia, lo mismo que el
arte, surge del politeismo; pues este tiene el
sentido abierto para todo lo bello y bueno sin
distincién, para el mundo y el universo. Los
griegos iban por todo el mundo para ampliar
su horizonte espiritual, los judios hoy todavia
rezan con la cara hacia Jerusalén. En una pala-
bra, el egoismo monoteista quitaba a los israeli-
tas el sentido y el instinto libre y tedrico. Sa-
lomoén, en efecto, superaba a todos los hijos del
Oriente en inteligencia y sabiduria y hablaba
hasta de los arboles, del cedro, del Libano, hasta del
hisopo que crecia en las paredes, también de anima-
les, pajaros, reptiles y peces. Pero Salomon no
servia tampoco a Jehova de todo corazon; Sa-
lomdn servia a dioses ajenos y mujeres ajenas;
luego, Salomédn tenia un sentido y gusto poli
teisticos. Repito: el sentido poli teistico es el
fundamento de la ciencia y del arte.



Conforme a este significado que tenia la
naturaleza en general para el hebreo, es tam-
bién el significado del origen del mismo. En el
modo que yo explico el origen de una cosa,
expreso claramente mi opinidn, mi juicio, con
respecto a la misma. Si pienso en forma despre-
ciativa de alguna cosa, considero también su
origen despreciable. Las sabandijas, los insec-
tos, tienen su origen, segun la opinién de la
mayoria de los hombres, en los cadaveres y
otras clases de inmundicias. No porque derive
del origen de estos seres de una tan inapeteci-
ble piensan despreciativamente de ellos; sino
porgue ellos pensaban asi, porque ellos creian
gue tenian un origen despreciable, correspon-
diente a su ser. Para los judios, la naturaleza
s6lo es un medio para satisfacer el egoismo, un
simple objeto de la voluntad. Pero el ideal, el
Dios de la voluntad egoistica, es la voluntad
gue manda ilimitadamente y que para conse-
guir su fin y realizar su objeto, no necesita de
ningun medio: todo lo que él quiere lo crea por



si mismo, dandole la existencia por la simple
voluntad. Al egoista le duele que la satisfaccion
de sus deseos necesite de intermediarios, que
haya un abismo entre el objeto y el deseo, entre
el fin tal como se presenta en la realidad y el fin
tal como se presenta en la imaginacion. Por eso,
para curar ese dolor, y para librarse de los limi-
tes de la realidad, crea como ser verdadero y
supremo a un ser que produce todo por el sélo
yo quiero, por esta misma razon para el hebreo
la naturaleza, el mundo, eran el producto de
una palabra dictatorial, de un imperativo ca-
tegdrico, de un dictamen de prestidigitador.

Lo que para mi no tiene significado teori-
co, lo que para mi no es nada en la teoria o sin
inteligencia, no tiene tampoco ninguna razon
de ser ni tedrica ni esencial. Por la voluntad
afirmo y realizo s6lo su nulidad teédrica. Lo que
despreciamos, ni lo miramos. Lo que se mira, se
aprecia: contemplar es reconocer. Lo que se
contempla nos atrae mediante fuerzas de atrac-



cién secretas y vence por el encanto que ejerce
sobre el ojo, el exceso pecaminoso de la volun-
tad, que todo quiere subyugar. Lo que hace una
impresion sobre el sentido tedrico, sobre la
razon, se substrae al dominio de la voluntad
egoistica; reacciona, ofrece resistencia. Lo que el
egoismo destructor consagra a la muerte, lo
devuelve la teoria amorosa a la vida.

El desconocimiento de la eternidad de la
materia o del mundo en las filosofias paganas,
no tenia, por lo tanto, otro sentido, a no ser que
la naturaleza era para ellas una verdad teorica.
Los paganos eran idolatras, es decir, contem-
plaban la naturaleza; no hicieron otra cosa sino
lo que hacen hoy todavia pueblos profunda-
mente cristianos, cuando hacen de la naturaleza
un objeto de su admiracion, y de su investiga-
cién incansable. Pero los paganos adoraban los
objetos de la naturaleza. Por cierto; pero la adora-
cién solo es la infantil forma religiosa de la con-
templacién. La contemplacion y la adoracion



no se diferencian esencialmente. Delante de lo
gue contemplo, me humillo; le consagro lo mas
hermoso que tengo, mi corazén, mi inteligen-
cia. También el investigador de la naturaleza se
arrodilla delante de ella, cuando saca del in-
terior de la tierra, asi sea con peligro de su vida,
un insecto, una piedra, una planta y, para cele-
brar estos objetos a la luz de la contemplacion y
para eternizar su memoria en la humanidad
cientifica. El estudio de la naturaleza es un ser-
vicio de la naturaleza, es idolatria, en el sentido
del Dios israelita y cristiano, e idolatria no es
otra cosa sino la primera forma de contempla-
cién de la naturaleza y de si mismo por el hom-
bre, una contemplacion infantil, popular, cohi-
bida y no libre. En cambio, los hebreos se eleva-
ron por encima de la idolatria, hacia el servicio
de Dios, pasando por la criatura hacia la con-
templacién del creador, vale decir, se elevaron
por encima de la contemplacion teorica de la
naturaleza, que tanto encantaba a los iddlatras
hasta la contemplacion puramente préctica y



que somete la naturaleza solo a los fines del
egoismo. Que no levantes, pues, los ojos hacia el
cielo y mires el sol y la luna y las estrellas, y todo el
gjército celeste, y reniegues adorando y sirviendo a
los astros que el ser tu Dios ha dado a todos los pue-
blos debajo todo el cielo. S6lo en el abismo ines-
crutable y en el poder del egoismo hebraico,
tiene su origen la creacion de la nada, es decir,
la creacién por un solo acto imperativo.

Y por esta razén la creacion de la nada no
es tampoco ningun objeto de la filosofia -por lo
menos de una filosofia distante de la que ve-
mos aqui-, pues corta de raiz toda verdadera
especulacion, no ofrece al pensamiento, a la
teoria, ningun punto de apoyo; es una doctrina
sin fundamento para la teoria, construida en el
aire, que solo esté destinada a afirmar el utilita-
rismo, el egoismo; no contiene otra cosa, sino el
mandamiento de no hacer de la naturaleza
ningun objeto del pensamiento, de la contem-
placion, sino de la utilizacion y del provecho.



Pero cuando menos sirva esta doctrina para la
filosofia natural, tanto mas perfecto es su signi-
ficado especulativo, pues precisamente porque
no tienen ningun punto de apoyo, deja a la es-
peculacién un inmenso campo de interpreta-
ciones y cavilaciones arbitrarias y sin funda-
mento. Sucede con la historia de los dogmas y
especulaciones lo mismo que con la historia de
los Estados. Esos antiquisimos derechos e insti-
tuciones siguen siendo iguales todavia a pesar
de que han perdido ya hace mucho su sentido.
Lo que ha sido una vez, no quiere que se le qui-
te el derecho de ser para siempre: lo que una
vez era bueno, lo quiere ser también para todos
los tiempos y atrds marchan los especuladores
y hablan de un sentido profundo, pero ya no
conocen el sentido verdadero. Asi también con-
templa la especulacion religiosa los dogmas,
separados de la conexion que tienen y en la
cual sélo tienen sentido; los reduce, no critica-
mente, a su origen verdadero e intrinseco, sino
gue convierte més bien lo que ha deducido en



lo primordial y viceversa, lo primordial en cosa
deducida. Dios es su ser primero; el hombre el
ser segundo. De este modo invierte el orden
natural de las cosas. Lo primero es precisamen-
te el hombre, lo segundo es el objeto -ser objeti-
vo del hombre: Dios-. Recién en un tiempo pos-
terior, cuando la religion ya habia tomado car-
ne y aunque hasta esta frase sélo expresa una
tautologia. Pero en el principio es distinto y
s6lo en el principio se puede conocer la esencia
verdadera de una cosa. Primero crea el hombre,
sin saber y sin quererlo, a Dios segun su ima-
gen propia, y luego crea a su vez este Dios, sa-
biéndolo y queriéndolo, al hombre segun su
imagen. Esto lo confirma ante todo el desarrollo
de la religion israelita. De ahi la frase de la me-
diocridad teoldgica, que la revelacion de Dios
va al paso del desarrollo del género humano.
Naturalmente; pues la revelacion de Dios no es
otra cosa que la revelacion, el desarrollo de la
esencia humana. El egoismo sobrenaturalita de
los judios no partia del Creador; sino, a la in-



versa, éste partia de aquél: en la creacion el
israelita sélo justificaba, por decir asi, su
egoismo ante el foro de su razon.

Claro est4 que el israelita no podia tam-
poco, como hombre, como es facil comprender,
substraerse a la contemplacion y admiracion
tedrica de la naturaleza, por razones practicas.
Pero solo celebra el poder y la magnitud de
Jehové, al celebrar el poder y la magnitud de la
naturaleza.

Y este poder de Jehovd, se ha mostrado
en su gloria maxima, en las obras maravillosas
gue hizo en bien de Israel. Luego, el israelita, al
celebrar ese poder, siempre se refiere a si mis-
mo; celebra la magnitud de la naturaleza sélo
por el mismo interés por el cual el vencedor
aumenta la fuerza de su adversario, para mos-
trar su propio coraje y celebrar su gloria. Gran-
de e inmensa es la naturaleza, creada por Je-
hov4, pero mas inmenso todavia es el senti-
miento de su dignidad. Por Israel se para hasta



el sol; por Israel tiembla, segun Philo, la tierra
al anunciarse la ley; en una palabra, por Israel
cambia toda la naturaleza su esencia. Toda la
creacion, en cuanto tiene su propia naturaleza, es
cambiada nuevamente siguiendo tu mandato, al cual
ella sirve a fin de que tus ojos queden incélumes.
Dios ejecuta, segun Philo, el poder sobre la na-
turaleza; cada uno de los elementos le obedece
como si fuera el ser de la naturaleza. La necesi-
dad de Israel es la ley més omnipotente del
mundo, es el destino del mundo. Jehova es la
conciencia de Israel, del sentido y de la necesi-
dad de su existencia -una necesidad ante la cual
la existencia de la naturaleza y de los pueblos
desaparece en la nada- Jehova es el Salus populi,
la salud de Israel, a la cual debe sacrificarse
todo lo que le intercepta el camino; Jehova es el
egoismo exdusivo monarquico, la llama aniqui-
ladora de la ira, es el ojo iracundo del Israel
destructor; en una palabra. Jehova es el yo de
Israel, que se objetiva como el fin y el ser de la
naturaleza. Asi celebra, pues, el israelita, en el



poder de la naturaleza el poder de Jehova y en
el poder del Jehova el poder de su propia con-
ciencia.

Alabado sea Dios, que es un Dios de ayuda,
un Dios de nuestra soledad. Jehova es el Dios de mi
fuerza. Dios: hasta obedece a la palabra del héroe
(Josué) pues él, Jehova mismo, defendi6 a Israel.
Jehova es un dios de guerra.

Aungue en el transcurso del tiempo, el
concepto de Jehova se haya ampliado en algu-
nas mentes y aunque su amor, como lo dice el
autor del libro de Jonas, ha sido extendido al
amor de los hombres en general, sin embargo
esto no pertenece al caracter esencial de la reli-
gion de los israelitas. El Dios de los padres al
cual se ligan los mas queridos recuerdos, el
antiguo Dios historico, queda, sin embargo y
siempre como el fundamento de una religion.



CAPITULO DECIMO TERCERO
La omnipotencia del sentimiento o el secreto de la
plegaria

Israel es la definicion histdrica de la natu-
raleza de la conciencia religiosa, solo que esta
conciencia se ve aqui afectada por la barrera de
un interés especial, el interés nacional. Falta
dejar caer esa barrera para tener la religion cris-
tiana. El judaismo es el cristianismo mundani-
zado; el cristianismo es el judaismo espiritual.
La religion cristiana es la religién judia librada
del egoismo nacional, pero por cierto es a la vez
una religién distante, nueva; pues cualquier
reforma o cualquier renovacion produce, espe-
cialmente en asuntos religiosos, donde hasta lo
insignificante tiene importancia, un cambio
esencial. Para el judio, era el israelita el media-
dor, el vinculo entre Dios y el hombre; y en su
relaciéon con Jehova, se consideraba como israe-
lita; Jehovéa no era otra cosa para él sino la uni-
dad, la conciencia de Israel, objetivada como



ser absoluto, la conciencia nacional, la ley uni-
versal, el punto central de la politica. Si deja-
mos caer el limite de la conciencia nacional,
tenemos, en vez del israelita, al hombre. Asi
como el israelita objetivaba en Jehova su esen-
cia nacional, asi objetiva el cristiano en Dios su
esencia humana, y esto subjetivamente huma-
no, librado del limite de la nacionalidad. Asi
como Israel, de la necesidad de su existencia
hiciera una ley para el mundo, y asi como de-
bido a esa necesidad, hasta divinizara su ven-
ganza politica, asi el cristiano convierte las ne-
cesidades del sentimiento humano en potencias
y leyes universales del mundo. Los milagros
del cristianismo que pertenecen a la caracteris-
tica del judaismo, no tienen por objeto el bien-
estar de una nacidn, sino el bienestar del hom-
bre -solamente del hombre cristiano-, pues el
cristianismo reconoce al hombre sélo bajo la
condicién, o sea bajo la limitacion, del cristia-
nismo, poniéndose asi en contradiccién con el
corazon verdadero y universalmente humano:



pero esta limitacién fatal serd tratada recién
mas adelante. El cristianismo ha espiritualizado
el egoismo del judaismo convirtiéndolo en sub-
jetividad -aunque también dentro del cristia-
nismo esa subjetividad se ha manifestado como
puro egoismo, que ha transformado el deseo de
felicidad terrestre, que era el objeto de la reli-
gion israelita, en un anhelo hacia la felicidad
eterna, que es el fin del cristianismo.

El concepto supremo, el Dios de una co-
munidad politica, de un pueblo, cuya politica,
sin embargo, se pronuncia en forma de una
religion, es la ley, la conciencia de la ley como
de un poder absoluto y divino. El concepto
supremo, el Dios del sentimiento apolitico,
humano y no mundano, es el amor -el amor
gue sacrifica, por el amado, todos los tesoros,
todas las glorias en el cielo y en la tierra-, el
amor, cuyas leyes el deseo del amado y cuyo
poder es la fuerza ilimitada de la fantasia y de
la actividad intelectualmente milagrosa.



Dios es el amor que satisface nuestros de-
seos, nuestros anhelos de sentimiento -él mis-
mo es el deseo del corazon transformado en
realidad, el deseo que lleva en si la seguridad
de que sera cumplido, de que es valido, y de
gue es tan seguro, que no puede suceder nin-
guna contradiccion intelectual, ninguna obje-
cién por parte de la experiencia y del mundo
externo. La seguridad es para el hombre el po-
der méaximo: lo que es cierto para él es lo que
existe, es lo divino. Dios es el amor: este su po-
der divino como unico poder autorizado-; es la
expresion del hombre que tiene validez y ver-
dad incondicionales, de que no hay ningun
limite, ninguna contradiccion del sentimiento
humano, de que todo el mundo, con toda su
gloria y esplendor, es insignificante en compa-
raciéon con el sentimiento humano. Dios es el
amor, es decir, el sentimiento es el Dios del
hombre, y éste es simplemente Dios mismo, el
ser absoluto. Dios es la esencia objetivada del
sentimiento, el sentimiento puro, libre de limi-



tes -Dios es el optativo del corazén humano,
transformado en un tiempo finito, es el optativo
transformado en el seguro y beato existe, es la
omnipotencia del sentimiento sin considera-
cién, es el ruego escuchado por si mismo, es el
sentimiento que se percibe a si mismo, el eco de
nuestros dolores. El dolor debe manifestarse;
sin quererlo el artista toma la guitarra para ex-
presar en sus sonidos el propio dolor. Satisface
a su dolor al escucharla y al ejecutarla; alivia el
peso que oprime a su corazén comunicandole
al aire y haciendo de su dolor un ser general.
Pero la naturaleza no accede a las quejas del
hombre -es insensible para con sus sufrimien-
tos. Por eso el hombre se aleja de la naturaleza
y de los objetos visibles en general- se dirige
hacia el propio interior, para encontrar aqui,
escondido y protegido contra las fuerzas inexo-
rables, alivio para sus sufrimientos. Aqui ex-
presa los secretos que le oprimen, aqui enuncia
lo que pesa sobre su corazon. Este recinto libre
del corazon, este secreto manifiesto expresado,



dolor del alma, es Dios. Dios es una lagrima del
amor derramada en el escondite mas profundo
sobre la miseria humana. Dios es un gemido in-
expresable en el fondo de las almas. Esta frase es el
lema més verdadero, més profundo y més ex-
trafio del misticismo cristiano.

La esencia profunda de la religion la ma-
nifiesta el acto mas sencillo de la religion -la
plegaria-, un acto que dice infinitamente mas,
0, por lo menos, tanto como el dogma de la
encarnacién, aunque la especulacion religiosa
considere a éste como el misterio mas grande.
Pero, por cierto, no es la oracidn antes y des-
pués de la comida o sea la oracion cebadora del
egoismo, sino la oracion llena de dolor, la ora-
cién del amor sin consuelo, la oracién que ex-
presa el poder del corazén, que hace sucumbir
al hombre.

En la oracion, el hombre dice a Dios Tu;
luego clara y perceptiblemente declara a Dios
por el otro yo; él confiesa a Dios como si fuera



el ser mas intimo y mas cercano, sus mas secre-
tos pensamientos, sus mas intimos anhelos, los
mismos que se averglenza de confesar publi-
camente. Pero él manifiesta estos deseos en la
confianza, en la certeza de que seran cumpli-
dos. (Como podria dirigirse a un ser que fuera
sordo a sus quejas? (Qué otra cosa es, por lo
tanto, la oracion que el deseo del coraz6n mani-
festado con la seguridad de su cumplimiento?
¢Queé otra cosa es aquel ser que cumple estos
deseos, que el sentimiento humano, escuchado
y aprobado por si mismo, y que se afirma sin
contradiccion y sin objecién? El hombre que no
se quita de la cabeza la idea del mundo, la idea
de que todo aqui s6lo es un medio, que cada
afecto tiene su causa natural, que cada deseo
solo se logra si es convertido en objeto y si se
toman los medios correspondientes, semejante
hombre no reza; solo trabaja, convierte los de-
seos que puedan realizarse en objeto de una
actividad mundana, y los deseos que reconoce
como subjetivos, los suprime o los considera



precisamente s6lo como deseos subjetivos y
piadosos. En una palabra, limita y hace depen-
der su ser del mundo porque se considera uno
de sus miembros y limita a sus deseos por la
idea de la necesidad. Por el contrario, en la ora-
cién excluye el hombre el mundo y con él todas
las ideas de medicion, de dependencia, de triste
necesidad, convirtiendo sus deseos en una
cuestion de su corazén, en objetos del ser inde-
pendiente, todopoderoso, es decir, que los
afirma ilimitadamente. Dios es el si del senti-
miento humano -y la oracion, la confianza in-
condicional del sentimiento humano, en la
identidad absoluta de lo subjetivo y objetivo, de
la certeza de que el poder del corazén es mas
grande que el poder de la naturaleza, que la
necesidad del corazon es la necesidad todopo-
derosa, el destino del mundo. La oracién cam-
bia el curso de la naturaleza -determina a Dios
para provocar un efecto que esta en contradic-
cion con las leyes de la naturaleza. La oracién
es el comportamiento del corazobn humano



frente a si mismo, frente a su propio ser- en la
oracion el hombre olvida que existe una barrera
de sus deseos, y se siente feliz en este olvido.

La oracion es la auto-division del hombre
en dos seres -una conversacion del hombre
consigo mismo, con su corazon. Es importante
para la eficacia de la oracion que sea pronun-
ciada claramente en voz alta y con insistencia.
La oracién sale del corazén como el agua de la
fuente- la presion del corazén destruye la ce-
rradura de la boca. Pero la oracion en voz alta
s6lo es una oracion que manifiesta su esencia:
la oracion es esencialmente aunque no sea pro-
nunciada exteriormente, una oracion; la palabra
latina horario significa ambas cosas. En la ora-
cién el hombre expresa sin reserva lo que le
oprime, lo que le afecta, él objetiva su corazon
-de ahi la fuerza moral de la oracion. Se dice
gue el recogimiento es la condiciéon de la ora-
cion. Pero es més que condicion; la oracion
misma es recogimiento- supresion de todas las



imaginaciones que distraen, de todas las in-
fluencias exteriores que perturban, es reconcen-
tracion en si mismo para enfrentarse solamente
con su propio ser. Se dice que s6lo una oracion
llena de confianza, sincera, cordial, insistente,
puede ayudar; pero esta ayuda reside en la
misma oraciéon. Como en toda la religion, lo
subjetivo, lo humano, lo subordinado, es en
verdad lo primero, la primera causa, la cosa
misma -asi también aqui, estas propiedades
subjetivas son la esencia objetiva de la misma
oracion.

La opinion mas superficial de la oracion
es si se la considera s6lo como una expresion de
la sensacion de la dependencia. En efecto, ex-
presa semejante sentimiento; pero de la depen-
dencia del hombre de su corazén, de sus senti-
mientos que lo inspiran. El que se siente sola-
mente dependiente, no abra su boca para rezar;
la sensacion de la dependencia le quita las ga-
nas y el coraje; pues la sensacion de la depen-



dencia es la sensacion de la necesidad. La ora-
cion radica mas bien en la confianza incondi-
cional del corazén que no se preocupa de nin-
guna necesidad y que confia que sus intereses
sean el objeto del ser absoluto, que el ser todo-
poderoso e ilimitado, el padre de los hombres,
es un ser amante, sensitivo, y compasivo, que
por tanto los sentimientos y los deseos mas
sagrados y mas caros para el hombre, sean ver-
dades divinas. Pero el pequeifio no se siente
dependiente del padre como padre; mas bien
tiene en el padre la sensacion de su fuerza, la
conciencia de su valor, la garantia de su exis-
tencia, la seguridad del cumplimiento de sus
deseos: sobre el padre recae toda la carga de la
preocupacion: en cambio, el hijo vive sin cui-
dado y feliz, confiando en el padre, su protector
viviente, que no es otra cosa sino el bien y la
felicidad del hijo. El padre convierte al hijo en
un objeto, y se convierte a si mismo en un me-
dio de su existencia. El hijo que pide alguna
cosa a su padre, no se dirige a él como si fuera



un ser distante e independiente, en general,
como si fuera un ser o0 una persona sino que se
dirige a €l como y en cuanto es dependiente de
sus sentimientos paternos y dependiente tam-
bién del amor hacia su hijo. La oracién solo es
una expresion de la fuerza que el hijo ejerce
sobre el padre -si es que se puede aplicar aqui
la expresion de fuerza: puesto que la fuerza del
hijo no es otra cosa sino la fuerza del mismo
corazon paterno. El lenguaje tiene para rogar y
mandar la misma forma el imperativo. La ora-
cién es el imperativo del amor. Y este imperati-
vo tiene infinitamente méas poder que el impe-
rativo despético. EI amor no manda: el amor
s6lo necesita insinuar sus deseos, para estar
seguro del cumplimiento de los mismos: el
déspota ya tiene que expresar la fuerza en el
tono de su expresion, para convertir otros seres
de por si indiferentes frente a él, en ejecutores
de sus deseos. El imperativo del amor obra con
una fuerza electromagnética: el imperativo
despético, en cambio, con la fuerza mecénica de



un telégrafo de madera. La expresion intima de
Dios en la oracién, es la palabra padre -es la
intima porque aqui el hombre considera el ser
absoluto como si fuera él mismo; puesto que la
palabra padre es la expresién de lo mas intimo,
la expresion en que se encuentra directamente
la seguridad del cumplimiento de mis deseos, y
la garantia de mi salvaciéon. La omnipotencia, a
la cual se dirige el hombre en la oracion, no es
otra cosa sino la omnipotencia de la bondad,
gue para salvar al hombre, hace posible lo im-
posible- en verdad no es otra cosa que la omni-
potencia del corazén, del sentimiento, que
rompe todas las barreras de la inteligencia, so-
brepasando todos los limites de la naturaleza,
gue quiere que no haya otra cosa sino la sensa-
cién, que no exista nada que contradiga al co-
razon. La creencia en la omnipotencia es la
creencia en la nulidad del mundo externo, de la
objetividad- es la creencia en la absoluta verdad
y validez del sentimiento. La esencia de la om-
nipotencia no expresa otra cosa sino la esencia



del sentimiento. La omnipotencia es la potencia
frente a la cual no hay ninguna ley, ninguna
disposicién de la naturaleza, ningun limite:
pero precisamente esta potencia es el senti-
miento que siente toda necesidad y toda ley
como una barrera y por eso las suprime. La
omnipotencia no es otra cosa sino ejecutar y
realizar la voluntad intima del sentimiento. En
la oracion, el hombre se dirige a la omnipoten-
cia de la bondad -luego esto no quiere decir
otra cosa que: en la oracién, el hombre adora su
propio corazén y contempla la esencia de su
sentimiento como si fuera el ser supremo y di-
vino.

CAPITULO DECIMO CUARTO
El secreto de la fe - El secreto del milagro

La fe en el poder de la oracion -y sélo
donde se atribuye a la oracion un poder, y un
poder sobre los objetos fuera del hombre, la
oracion es una verdad religiosa- es idéntica con



la fe en la fuerza milagrosa, y la fe en los mila-
gros es idéntica con la esencia de la fe en gene-
ral. S6lo la fe reza; s6lo la oracion de la fe tiene
fuerza. Pero la fe no es otra cosa sino la certi-
dumbre absoluta de la realidad; es decir, de la
validez y verdad incondicional de lo subjetivo
en oposicion a las barreras, o sea a las leyes de
la naturaleza y de la razon. El objeto caracteris-
tico de la fe es, por lo tanto, el milagro -la fe es
la creencia en los milagros, la fe y el milagro
son absolutamente inseparables. Lo que es obje-
tivamente el milagro o la fuerza milagrosa, es
subjetivamente la fe- el milagro es la cara exte-
rior de la fe -la fe es el alma interior del mila-
gro- la fe es el milagro del espiritu, el milagro
del sentimiento, que sélo se objetiva en el mila-
gro exterior. Para la fe, nada es imposible -y esa
omnipotencia de la fe es la que solo realiza el
milagro. El milagro es solamente un ejemplo
palpable de lo que puede la fe. Por eso la esen-
cia de la fe es el sentimiento sin limite, la abun-
dancia de la sensacion, en una palabra: lo que



excede lo natural, lo que es sobrenatural. La fe
solo se refiere a cosas que objetivan, en oposi-
cién con los limites, es decir, las leyes de la na-
turaleza y de la razon, la omnipotencia del sen-
timiento humano y de los deseos humanos. La
fe desencadena los deseos del hombre de las
restricciones de la inteligencia natural; concede
lo que deniegan la inteligencia y la razon; por
eso hace feliz al hombre, porque satisface sus
deseos mas subjetivos. Y ninguna duda intran-
quiliza a la fe verdadera. La duda sélo se origi-
na cuando salgo fuera de mi mismo, pasando
los limites de mi subjetividad y cuando conce-
do voto, derecho y verdad a otras cosas fuera
de mi y diferentes de mi, cuando reconozco que
soy un ser subjetivo, vale decir, limitado, y que
debo tratar de ensanchar mis limites, por lo que
existo fuera de mi. Pero en la fe el principio de
la duda ha desaparecido; pues para la fe lo sub-
jetivo en si mismo es lo objetivo, lo absoluto. La
fe no es otra cosa sino la creencia en la divini-
dad del hombre.



La fe es el coraje del corazdn que se procura
todo lo bueno en Dios. Semejante fe, que Unica-
mente confia en Dios, la exige Dios en el primer
mandamiento donde dice: Yo soy el sefior tu
Dios... Esto quiere decir: Yo s6lo quiero ser tu
Dios, ta no debes buscar otro Dios; yo quiero salvar-
te de toda la necesidad... no debes pensar que yo sea
tu enemigo o que no quisiera ayudarte. Cuando
pienses asi, haces de mi en tu corazén otro Dios del
que soy. Por eso tienes que estar seguro de que yo
quiero ampararte. Asi como tu te encaminas, asi se
encamina tu Dios. Asi como tu eres, asi es tu Dios.
Si piensas que esta enojado contigo, entonces él es-
tard4 enojado. Si piensas que es desconsiderado y
quiere condenarte al infierno, entonces serd asi. Asi
como tu crees de Dios, asi lo tienes. Si lo crees, lo
tendras; si no lo crees, no lo tendras. Por eso, asi
como nosotros creemos, asi nos sucedera. Si lo con-
sideramos nuestro Dios, no serd por cierto nuestro
Dios, sino que debera ser un fuego destructor. Por la
falta de fe convertimos a Dios en un diablo. Por eso,
si yo creo en un Dios, tengo un Dios, es decir, la
creencia en Dios es el Dios de los hombres. Si



Dios es aquello que yo creo y si es asi como lo
creo, ¢qué otra cosa es la esencia de Dios, que la
esencia de la fe? Pero, ;puedes tu creer en un
Dios bueno para ti, si t no eres bueno para ti
mismo, si tu desesperas de los hombres, si el
hombre no es nada para ti? Si tu crees que Dios
estd a tu favor, entonces crees que nada esta
contra ti, que nada puede estar contra ti, que
nada te contradice. Pero si tu crees que nada
estd ni puede estar en contra tuya, entonces no
crees en otra cosa sino que tu eres Dios. Que
Dios sea un ser diferente sélo es una apariencia,
una imaginacion. Que Dios es tu propio ser, lo
dices al confesar que Dios es un ser para ti.
¢Queé otra cosa es, entonces, la fe que la seguri-
dad del hombre, la certidumbre libre de duda
de que su ser propio y subjetivo sea el ser obje-
tivo y absoluto, el ser de los seres?

La fe no se limita por la idea de un mun-
do, de un universo, de una necesidad; para la fe
solo existe Dios, es decir, la subjetividad libre



de barreras. Donde la fe surge en el hombre, alli
sucumbe el mundo, o mejor dicho, ya ha su-
cumbido. La fe en la destruccién de este mun-
do, que es inminente y que para el sentimiento
es ya presente, porque este mundo contradice a
los deseos humanos, esa destruccién del mun-
do es, por lo tanto, un fendbmeno proveniente
de la esencia intrinseca de la fe cristiana, una fe
gue de ninguna manera puede separarse del
contenido restante de la fe cristiana, porque
renunciar a ese contenido, seria renunciar al
cristianismo verdadero y positivo. La esencia
de la fe que se deja comprobar hasta en la mas
especial de todos los objetos, consiste en que se
realiza lo que dice el hombre -él desea ser in-
mortal; él desea que haya otro ser que pueda
todo lo que es imposible a la naturaleza y a la
inteligencia; luego, existe tal ser; él desea que
haya un mundo que corresponda a los deseos
del alma, un mundo de ilimitada subjetividad,
es decir, de la comodidad no perturbada, de la
felicidad ininterrumpida; pero como hay un



mundo opuesto a aquel mundo comodo, este
mundo debe parecer tan absolutamente puri-
simo, como existe un Dios y como existe el ser
absoluto del sentimiento humano. La fe, la ca-
ridad y la esperanza, forman la trinidad cristia-
na. La esperanza se refiere al cumplimiento de
las promesas -de los deseos que todavia no son
cumplidos, pero que serdn cumplidos; el amor
se refiere al ser que da esas promesas y las
cumple; y la fe se refiere a las promesas, y los
deseos que ya han sido cumplidos, que son
hechos historicos.

El milagro es un objeto esencial del cris-
tianismo, es un contenido esencial de la fe. Pero
¢qué es el milagro? Es un deseo sobrenatural
realizado -nada més. El apdéstol Pablo explica la
esencia de la fe cristiana en el ejemplo de Abra-
ham. Abraham no podia esperar ninguna pos-
teridad por via natural. Sin embargo, Jehova se
la prometio por una gracia especial. Y Abraham
creia, pese a la naturaleza. Por eso también esa



fe le ha sido acreditada como un mérito, como
un acto de justicia; pues se precisa mucha ima-
ginacion, creer algo que esta, por cierto, en
oposicion a nuestra experiencia, por lo menos a
una experiencia razonable y legal. Pero ¢;cual
era el objeto de esa promesa divina? Posteri-
dad, el objeto del deseo humano. ;Y en qué
creia Abraham cuando creia en Jehova? En un
ser que lo puede todo, que puede cumplir to-
dos los deseos humanos. ¢Acaso es algo imposible
a Dios?

¢Pero para qué retrocedemos hasta Abra-
ham? Los argumentos més decisivos los tene-
mos mucho mas cerca de nosotros. EI milagro
da de comer a los hambrientos, cura a los cie-
gos de nacimiento, a los sordos, cojos, etc., sal-
va de peligros de vida, revive hasta a los muer-
tos a pedido de sus parientes. Luego el milagro
satisface deseos humanos; pero deseos que, a la
vez, son deseos que exceden lo natural, que son
sobrenaturales aunque no siempre se refieren a



la misma persona, como el deseo de revivir a
los muertos., pero piden una ayuda milagrosa
en cuanto recurren a la fuerza milagrosa. Pero
lo milagroso se diferencia del modo de satisfa-
cer por via natural y racional a los deseos y a
las necesidades humanas, por cuanto satisface
los deseos del hombre de un modo que seria el
ideal para todo el mundo. El deseo no se limita
a ninguna barrera, a ninguna ley, a ningun
tiempo; quiere ser cumplido sin demora a ins-
tantaneamente. Y tan rapido como el deseo es
también el milagro. La fuerza milagrosa obra
instantdneamente, de un golpe, sin ninguna
clase de impedimentos, realizando asi los de-
seos humanos. No hay ningln milagro en que
personas enfermas se curen; pero que sean cu-
radas inmediatamente por un solo dictamen,
éste es precisamente el secreto del milagro.
Luego, no es el producto o el objeto -si la fuerza
milagrosa, algo absolutamente nuevo, jamas
visto, jamas imaginado, capaz de realizar cosas
gue ni siquiera pueden concebirse, constituyera



una actividad efectiva y esencialmente distinta
y a la vez objetiva -sino solo es el modo y la
manera por la cual la accién milagrosa se dife-
rencia de la accion de la naturaleza y de la inte-
ligencia. Pero una accién que segun su esencia
y segun su contenido, es natural y sensitiva,
siendo solamente segun su modo o su forma
sobrenatural o sobre sensitiva, esa accién es
s6lo fantasia o imaginacién. Por eso la fuerza
del milagro no es otra cosa que la fuerza de la
imaginacion.

La fuerza milagrosa es una fuerza teolo-
gica. El anhelo de recuperar al L4zaro perdido,
el deseo de sus parientes de tenerlo nuevamen-
te, era el motivo de la resurrecciébn milagrosa-;
el hecho mismo, la satisfacciéon de ese deseo,
era el objeto. Por cierto, aquel milagro se hizo
en honor de Dios, a fin de que el Hijo sea hon-
rado por él, pero las hermanas de L&zaro, que
mandaron a Jesus a fin de que viniera diciéndo-
le: Mira a quien tu amas, esté enfermo y las lagri-



mas que Jesus derramo, demuestran que el mi-
lagro tenia un origen y un fin humano. Su sen-
tido es: un poder que hasta logra resucitar a un
muerto, puede cumplir cualquier deseo huma-
no. Y el honor del Hijo consiste precisamente
en que sea reconocido y adorado como aquel
ser que puede lo que el hombre no puede, pero
gue desea poder. La accion teoldgica describe,
como se sabe; un circulo vicioso: en su extremo
vuelve al principio. Pero la accién milagrosa
difiere de la realizacion general de un objeto
por el hecho de que lo realiza sin medios, esta-
bleciendo una unidad inmediata entre el deseo
y su complemento, describiendo en consecuen-
cia un circulo, pero no en linea curva, sino en
linea recta, luego, en la linea méas corta. Un
circulo en linea recta es el simbolo matemético
del milagro y es su imagen. Tan ridiculo como
seria querer construir un circulo en linea recta,
tan ridiculo es querer fundamentar filosofica-
mente el milagro. El milagro es, para la inteli-
gencia, sin sentido e inconcebible, tan inconce-



bible como un hierro de madera, como un
circulo sin periferia. Antes de hablar sobre la
posibilidad de si puede producirse un milagro
hay que demostrar la posibilidad de si el mila-
gro quiere decir que lo inconcebible sea conce-
bible. Lo que proporciona al hombre la imagi-
nacion de la posibilidad del milagro, es que el
milagro es presentado como un hecho percep-
tible, y que el hombre por eso engafia a su
razon mediante imaginaciones perceptibles que
se intercalan en la contradiccion. ElI milagro de
la transformacion de agua en vino, por ejemplo,
no dice otra cosa que el agua es vino, no expre-
sa otra cosa sino la unidad de dos predicados o
sujetos absolutamente contradictorios entre si;
pues para el que hace milagros no hay ninguna
diferencia entre ambas substancias; la trans-
formacion sélo es la operacion perceptible de
esa unidad de cosas que se contradicen. Pero la
transformacion encubre la contradiccién, por-
gue se intercala la representacion natural de la
transformacion. Sin embargo no se ha hecho



una transformacion paulatina, natural, o por
decir asi, orgénica, sino la transformacién abso-
luta, careciente de substancias -una verdadera
creacion de la nada. Por el acto milagroso, tan
secreto y tan fatal, por el acto que convierte el
milagro en milagro, de repente, ya no se dife-
rencian agua y vino- lo que quiere decir lo
mismo que hierro es madera o es hierro de ma-
dera.

El acto del milagro -y el milagro solo es
un acto fugaz- es, por lo tanto, inconcebible,
pues destruye el principio del pensamiento-
pero tampoco es un objeto de los sentidos, un
objeto de una experiencia real o tan solo posi-
ble. El agua es objeto del sentido y también lo
es el vino; yo veo ahora el agua, y luego el vino;
pero el milagro mismo, aquello que ha conver-
tido esta agua tan repentinamente en vino, no
es objeto de una experiencia real o posible, por-
gue no es ningun proceso natural. El milagro es
un objeto de la imaginacion- y precisamente



por eso es también tan sentimental, pues la fan-
tasia es la actividad correspondiente al senti-
miento, porque destruye todas las barreras,
todas las leyes, que hacen mal al sentimiento,
objetivando asi para el hombre la satisfaccion
inmediata, lisa y llanamente limitada de sus
deseos mas subjetivos. La sentimentalidad es la
propiedad esencial del milagro. Por cierto hace
el milagro una impresién solemne y conmove-
dora en cuanto expresa una fuerza que no tiene
limites -la fuerza de la fantasia. Pero esta im-
presion solo existe en el acto transitorio de la
realizacion del milagro- la impresién esencial
gue queda, es la de la sentimentalidad. En el
momento en que se resucita al ser querido
muerto, los parientes y amigos que lo rodean se
asustan del poder extraordinario y omnipoten-
te que devuelve los muertos a la vida; pero en
el mismo instante -pues los efectos del poder
milagroso son sumamente rapidos- en que re-
sucita, en que se ha consumado el milagro, los
parientes abrazan al resucitado y lo llevan, de-



rramando lagrimas de alegria, para celebrar en
casa una fiesta sentimental. El milagro proviene
del sentimiento y vuelve al mismo. Hasta en la
representacion no niega su origen. La represen-
tacién adecuada es solamente la que expresa el
momento sentimental. ;Quién desconoceria, en
la negacién de Lazaro resucitado, ese milagro
mas grande de Jesus, el tono legendario senti-
mental? Pero el milagro es precisamente senti-
mental porque, como hemos dicho, satisface los
deseos de los hombres, sin trabajo y sin esfuer-
zo. El trabajo es a sentimental, es incrédulo, es
racional; puesto que el hombre hace en el traba-
jo depender su existencia de la accion teologica,
gue proviene exclusivamente del concepto de
un mundo objetivado. Pero el sentimiento no se
preocupa del mundo objetivado; sale de si
mismo; es feliz en si mismo. El elemento de la
cultura, el principio nérdico de la abnegacion le
falta al sentimiento. El espiritu clasico, el espiri-
tu de la cultura, es el espiritu objetivado que se
limita por leyes, y determina la fantasia y el



sentimiento, por la contemplacién del mundo,
por la necesidad, y la verdad de la naturaleza
de las cosas. En lugar del espiritu, se puso, de-
bido al cristianismo, la subjetividad ilimitada,
desmesurada, excesiva y sobrenatural -un prin-
cipio, que en su esencia intima se opone al
principio de la ciencia, de la cultura. Con el
cristianismo, el hombre perdi6 el sentido, la
facultad de escrutar e investigar la naturaleza,
el universo. Mientras que existia el cristianismo
verdadero, sincero, no falsificado, desconside-
rado, y mientras que el cristianismo era una
verdad viviente y préctica, se realizaban mila-
gros verdaderos y esto necesariamente, porque
la fe en milagros muertos, historicos y pretéri-
tos, es una fe muerta, es el primer principio de
la incredulidad, o més bien, es la primera 'y por
eso mismo timida manera en que se manifiesta
la no creencia en el milagro. Pero donde suce-
den milagros, alli se mezclan ciertas figuras con
la niebla de la fantasia y del sentimiento, alli el
mundo, la realidad, no es verdad, alli se consi-



dera como ser verdadero y real Unicamente al
ser milagroso sentimental, es decir, subjetivo.

Para el hombre sentimental, la actividad
suprema es, directamente, sin que lo quiera o
sepa, la fuerza imaginativa que lo domina ente-
ramente como actividad suprema de Dios y
actividad creadora. Su sentimiento le es la auto-
ridad y verdad inmediata; y asi como para él el
sentimiento es la verdad -y es la verdad y la
esencia suprema; no puede prescindir de su
sentimiento, no puede subordinarlo-, asi es
también la imaginacién una verdad. La fan-
tasia, o sea la fuerza imaginativa (que aqui no
deben distinguirse aunque sean diferentes) no
es para él en la misma manera un objeto como
lo es para nosotros, los hombres de inteligencia,
gue sabemos distinguirla como subjetiva en
oposicion a la percepcion objetiva; ella le es
mas bien inmediatamente unida con el mismo,
forma una unidad con su sentimiento y por ser
idéntica con él y su esencia, es su percepcion



esencial, objetivada y necesaria. Para nosotros
la fantasia es una actividad arbitraria; pero
donde el hombre no ha asimilado el principio
de la cultura y de la necesidad de formarse una
idea del universo en general, donde sélo vive
para sus sentimientos, alli la fantasia es una
actividad inmediata y reflexiva.

La explicacién del milagro como produc-
to del sentimiento y de la fantasia, se considera
hoy dia como superficial. Pero hay que imagi-
narse aquellos tiempos en que se creia en mila-
gros actuales y presentes, cuando la verdad y la
existencia de las cosas fuera de nosotros to-
davia no era un articulo sagrado de fe, cuando
los hombres vivian tan separados de un con-
cepto general del universo, que dia por dia es-
peraban el fin del mundo, cuando sélo vivian
con la perspectiva embriagadora de un cielo,
viviendo luego en las imaginaciones -pues sea
el cielo como sea para ellos, por lo menos
existia, mientras que estaban en la tierra s6lo en



la fuerza imaginativa-, cuando esa imaginacion
no era imaginacion, sino la verdad, y hasta la
verdad eterna y exclusiva y que era no sola-
mente un mero medio de consolacién, sino
también principio moral préactico que determi-
naba las acciones, y al cual los hombres gusto-
samente sacrificaban la vida real, el mundo real
con todo su esplendor y gloria. Hay que com-
penetrarse de esto, y entonces, uno seria muy
superficial si declarara la explicacion psicologi-
ca del milagro como superficial. No hay ningu-
na objecion valida que pueda alegar que esos
milagros se hayan realizado a la vista de asam-
bleas enteras: ni uno de los participantes era
consciente de si mismo, todos estaban embria-
gados de imaginaciones y sensaciones excesi-
vas y sobrenaturales; todos estaban animados
por la misma fe, por la misma esperanza y la
misma fantasia. ;Y quién desconoce que existen
también suefios colectivos de la misma indole,
y visiones colectivas iguales, especialmente en
individuos sentimentales, limitados en si mis-



mos y a si mismos y que estan estrechamente
vinculados entre ellos? Pero, sea como sea: si la
explicacién del milagro por medio del senti-
miento y de la fantasia superficial, la culpa no
la tiene el que los explica asi, sino el mismo
objeto -el milagro; pues el milagro, visto a la
luz, no expresa otra cosa sino la fuerza presti-
digitadora de la fantasia, que cumple, sin con-
tradiccion, todos los deseos del corazon.

CAPITULO DECIMO QUINTO
El secreto de la resurreccion y del nacimiento sobre-
natural

La cualidad de la sentimentalidad no so-
lamente vale por los milagros précticos, donde
salta de por si a la vista, porque se refieren di-
rectamente al bienestar y al deseo del individuo
humano, sino que vale también por los mila-
gros tedricos o dogmaticos propiamente dichos.
Asi vale el milagro de la resurreccion y del na-
cimiento sobrenatural.



El hombre, por lo menos en estado de
bienestar, tiene el deseo de no morir. Este deseo
es en un principio idéntico con el deseo de con-
servacion. Todo lo que vive quiere conservarse,
guiere vivir y no morir. Este deseo negativo se
transforma, en reflexiones posteriores y en el
sentimiento, debido al impulso de la vida, es-
pecialmente de la vida social y politica, en el
deseo positivo, en el deseo hacia una vida, una
vida mejor después de la muerte. Pero, unido
con este deseo, va también el anhelo hacia la
seguridad de esta esperanza. La inteligencia no
puede cumplir esta esperanza. Por eso se ha
dicho: Todas las pruebas en favor de la inmor-
talidad son insuficientes y hasta se ha dicho
gue la inteligencia por si sola no las puede co-
nocer y mucho menos todavia demostrar. Y con
razon: la inteligencia sélo da pruebas general-
mente abstractas y generales; no puede dar la
seguridad de mi inmortalidad personal, de la
seguridad que es precisamente la que se pide.
Peor, para tener semejante seguridad, se precisa



una garantia inmediata y sensitiva, una prueba
efectiva. Pero esta s6lo puede darse por el
hecho de que un muerto, de cuya muerte
hemos estado convencidos, resurge de la tum-
ba, y ademéas debe ser un muerto que no es
indiferente para nosotros, sino que sirva de
materia para los demas; de manera que su resu-
rreccion sea también el modelo y la garantia de
la resurreccidon de los demas. Por eso, la resu-
rreccion de Jesucristo, es el deseo satisfecho del
hombre hacia una seguridad inmediata de su
inmortalidad personal después de la muerte -la
inmortalidad personal como un hecho palpable
y no dudoso.

La cuestion de la inmortalidad era para
los filosofos paganos una cuestion en que el
interés personal sélo era una cuestién secunda-
ria. Tratdbase aqui principalmente sélo de la
naturaleza del alma, del espiritu, de la vida
misma. En la idea de la inmortalidad de la vida
no se hallaba de ninguna manera la idea y me-



nos todavia la seguridad de la inmortalidad
personal. Por eso los antiguos se expresan sobre
este asunto en forma tan indeterminada, con-
tradictoria y dudosa. En cambio los cristianos,
animados de la seguridad absoluta, de que sus
deseos personales y sentimentales serian cum-
plidos, es decir, animados de la seguridad de
gue sus sentimientos serian algo divino y serian
verdad y santidad a la vez convirtieron en un
hecho inmediato lo que para los antiguos tenia
solamente el significado de un problema teori-
co: y hasta convierten esta cuestion teorica, de
por si libre, en una cosa obligatoria de la con-
ciencia, cuya negacion la consideraban idéntica
al crimen de lesa majestad que es para ellos el
ateismo. Quien niega la resurreccion niega a
Cristo; pero quien niega a Cristo niega a Dios.
De esta manera el cristianismo espiritual con-
vertia una cuestion espiritual en una cosa sin
espiritu. Para los cristianos, la inmortalidad de
la inteligencia y del espiritu era demasiado abs-
tracta y negativa; a ellos solo les interesaba la



inmortalidad personal y sentimental: pero la
garantia de esto sélo se encuentra en la resu-
rreccion carnal. La resurreccion carnal es el
asombro supremo del cristianismo sobre la ob-
jetividad y espiritualidad sublime pero, por
cierto, abstracta de los antiguos. Por eso tam-
bién la resurreccion no fue comprendida por
los paganos.

Pero asi como la resurreccion es el fin de
la sagrada historia -pero una historia que no
tiene el significado de una historia sino de la
verdad misma-, es un deseo cumplido, asi lo es
también el principio de la misma, el nacimiento
sobrenatural, aunque ésta no se refiera a un
interés directamente personal, sino mas bien a
un sentimiento subjetivo y bastante absurdo.

Cuanto més se aleja el hombre de la natu-
raleza, cuanto mas la subjetiva, cuanto mas
sobrenatural o contranatural se hace su modo
de pensar, tanto més miedo tiene de la natura-
leza, o por lo menos de la causa y de los proce-



sos naturales, que desagradan a su fantasia, que
lo afectan como cosas repugnantes. El hombre
libre y objetivo encuentra también cosas repug-
nantes en la naturaleza; pero las concibe como
una consecuencia natural e inevitable, y vence a
ese respecto sus sentimientos como sentimien-
tos puramente subjetivos y no verdaderos. El
hombre subjetivo, en cambio, que vive Unica-
mente en sus sentimientos y en la fantasia, se
Oopone a esas cosas con una repugnancia muy
pronunciada. Tiene el ojo de aquel infeliz, que
también en la flor m&s hermosa sélo se fijaba en
los pequefios bichos negros que se encontraban
alli, y amargaba, por esta percepcion, el deleite
gue causa el aspecto de una flor. EI hombre
subjetivo hace de sus sentimientos el criterio de
lo que debe ser. Lo que a él no le gusta, lo que
ofende sus sentimientos sobre o contranatura-
les, no debe existir, y aunque aquello que le
place a él, no puede existir sin aquello que le
disgusta al hombre subjetivo no pregunta por
las leyes fastidiosas de la logica y la fisica; sino



por su fantasia arbitraria- él rechaza lo que le
disgusta y retiene lo que le place. Asi, por
ejemplo, le gusta la Virgen pura e inmaculada;
y también le gusta la Madre, pero sélo le gusta
la madre que se ha hecho madre de manera
sobrenatural que ya tiene el nifio en sus brazos.

De por si la virginidad es en la esencia
intima de su espiritu y de su fe, el concepto mas
alto de moralidad, el exponente de sentimien-
tos e imaginaciones sobrenaturales, el senti-
miento de honor y de honra personificado fren-
te a la naturaleza comun. Pero al mismo tiem-
po, sienta en su alma también el sentimiento
natural y comparativo del amor materno.
¢Ahora qué hay que hacer en su angustia, en
esta lucha entre el sentimiento natural y el sen-
timiento sobre o contranatural? Semejante
hombre debe unir ambas cosas, comprender la
una o la otra. jQué cantidad de estados senti-
mentales beatos y sobre sensuales se encuen-
tran en esta unién!



Aqui tenemos la llave para resolver la
contradiccion que se encuentra en el catolicis-
mo, que afirma que tanto el matrimonio como
el celibato, son santos. La contradiccion dogma-
tica de la madre virgen o de la virgen madre, se
ha realizado aqui como una contradiccion
practica. Pero, sin embargo, es esta union mila-
grosa que por cierto contradice a la naturaleza
y a la inteligencia y en cambio agrada en forma
inseparable al sentimiento de la fantasia: en
esta union de la virginidad y maternidad
ningun producto del catolicismo se encuentra
ya en el papel dudoso que juega el matrimonio
en la Biblia, especialmente en la doctrina de San
Pablo. La doctrina de la concepcion y del naci-
miento sobrenatural de Cristo, es una doctrina
esencial del cristianismo y una doctrina que
expresa su esencia intima y dogmética, que
descansa en el mismo fundamento como todos
los demas milagros y articulos de fe. Asi como
los cristianos se escandalizaban por el hecho de
morir -cosa que el filésofo e investigador, como



en general el hombre libre de prejuicios, consi-
deran un desenlace natural- y asi como los cris-
tianos, ademas, se escandalizaban por los limi-
tes de la naturaleza que para el sentimiento
significan barreras, mientras que la inteligencia
los considera leyes razonables, y finalmente
como los cristianos trataban en consecuencia de
suprimir esas restricciones por la fuerza de la
accion milagrosa, asi tienen que oponerse tam-
bién al acto de la reproduccion, por cuya razon
trataban de suprimirlo mediante el poder mila-
groso. Y del mismo modo que la resurreccion,
aprovecha también el nacimiento sobrenatural
a todos los hombres, es decir, a todos los fieles:
pues la concepcion de Maria que no ha sido
manchada por el esperma masculino, que es el
contagio propiamente dicho del pecado origi-
nal, puede, en su pureza, purificar la humani-
dad a los ojos de Dios, a los cuales el proceso
natural de reproduccion es una abominacion,
porque el mismo no es otra cosa sino el senti-
miento sobrenatural. Hasta los ortodoxos pro-



testantes, tan frios y tan arbitrarios criticos,
consideran la concepcion de la Virgen Madre
de Dios como un gran misterio de la fe, que
tiene un caréacter super inteligente, santo, admi-
rable y venerable. Pero para los protestantes
gue reducian al cristiano s6lo a la fe mientras
gue en la vida lo dejaban ser hombre, tiene este
misterio s6lo un significado dogmatico, no
préactico.

No se dejaron quitar por ese misterio sus
ganas de casarse. En cambio, los catolicos en
general, los cristianos antiguos, acondicionales,
acriticos, consideraban ese misterio de la fe
también como un misterio de la vida, de la mo-
ral. La moral catolica es cristiana, mistica; la
moral protestante ya era en un principio racio-
nalista. La moral protestante es y era una mez-
cla carnal del cristiano con el hombre y natu-
ralmente con el hombre natural, politico, social
0 como se quiera llamarlo en oposicién al hom-
bre cristiano -mientras que la moral catdlica



conservaba en su corazon el secreto de la virgi-
nidad inmaculada. La moral catélica era la ma-
dre dolorosa, la moral protestante, en cambio,
la madre casera bien alimentada y madre de
muchos hijos. El protestantismo es, en su fuen-
te, una contradiccién entre la fe y la verdad-
pero por eso mismo se ha convertido en la
fuente o por lo menos en la condicion de la li-
bertad. Precisamente porque el misterio de la
Virgen Madre de Dios solo tenia valor en la
teoria dogmética de los protestantes, no en su
vida, decian ellos que uno deberia expresarse
con mucha cautela y con mucha reserva sobre
ese milagro, que no deberia hacerse de él
ningun objeto de la especulacion. Lo que
practicamente se niega, ya no tiene una verda-
dera importancia para el hombre, es sélo un
espectro de la imaginacion. Por eso se esconde
y se oculta a la inteligencia. Los fantasmas no
toleran la luz del dia. Igualmente, la creencia
religiosa de que también Maria sea concebida
sin pecado original, una creencia que recién se



ha formado en los tiempos modernos, pero que
ya se encuentra en una carta de San Bernardo,
gue la rechaza, no es de ninguna manera una
doctrina escoléstica bastante rara, como dice un
historiador moderno. Més bien es una conse-
cuencia natural de un animo piadoso y agrade-
cido hacia la Madre de Dios. Lo que es un mi-
lagro, lo que hace nacer un Dios, debe ser a su
vez también un ser de origen milagroso y hasta
divino. (Como podria haber tenido Maria el
honor de ser iluminada por el Espiritu Santo, si
no hubiera sido ya purificada de antemano,
desde un principio? ;Acaso podia el Espiritu
Santo tomar posesion de un cuerpo manchado
por el pecado original? Si vosotros no  en-
contrais nada de raro en el principio del cristia-
nismo, o sea en el nacimiento milagroso del
salvador, entonces no deberéis tampoco encon-
trar raras las consecuencias sentimentales, in-
genuas e infantiles del catolicismo.



CAPITULO DECIMO SEXTO
El misterio del Cristo cristiano o sea del Dios perso-
nal

Los dogmas fundamentales del cristia-
nismo son deseos del corazén cumplidos -la
esencia del cristianismo es la esencia del senti-
miento. Es més cémodo sufrir que actuar; es
méas comodo dejarse redimir y librar por otro,
gue librase a si mismo; es méas comodo hacer
depender su salvacion de otra persona, que de
la propia fuerza; es mas cémodo amar que
anhelar, es mas comodo saberse amado de
Dios. que amarse a si mismo con un amor sen-
cillo o natural, innato en todos los seres; es mas
cémodo reflejarse en los 0jos amorosos de otro
ser personal, que en el espejo concavo del pro-
pio yo o en el abismo frio del océano de la na-
turaleza; es mas coémodo, en general, dejarse
llevar por sus propios sentimientos, que deter-
minarse por la inteligencia misma cuando esos
sentimientos tienen la apariencia como si fue-



ran de otro, aungue en el fondo sean los senti-
mientos del propio yo. El sentimiento en gene-
ral es el caso oblicuo del yo en el acusativo. El
yo de Fichte es a sentimental, porque el acusa-
tivo es idéntico al nominativo, porque es un
caso indeclinable. Pero el sentimiento es yo
determinado por si mismo; esto como si fuera
por otro ser -es el yo que sufre. El sentimiento
convierte el activo del hombre en un pasivo, y
el pasivo en un activo; lo que piensa es para el
sentimiento lo pensado, y lo pensado es aquello
gue piensa. El sentimiento es de una naturaleza
sofladora; por eso no sabe otra cosa mas beata,
mas profunda que el suefio. Pero ¢qué es el
suefio? Es la invencion de la conciencia despier-
ta. En el suefio, el activo se convierte en el pasi-
vo y el pasivo en el activo. En el suefio, consi-
dero mis autodeterminaciones como si fueran
determinaciones de afuera, las emociones del
sentimiento como si fueran acontecimientos,
mis imaginaciones y sensaciones como si fue-
ran seres fuera de mi, y sufro lo que hago. El



suefio dobla los rayos de luz débilmente- de ahi
su encanto indescriptible. Es el mismo yo, el
mismo ser que suefa y que vigila; la diferencia
s6lo es que cuando estoy despierto, el yo se
determina por si solo, mientras que en el suefio
es determinado como si lo fuera por otro ser.
Yo me concibo a mi mismo -es una frase a sen-
timental y racional: yo he sido concebido por
Dios y sélo me considero como concebido por
Dios- es sentimental, es religioso. El sentimien-
to es el suefio a ojos abiertos; la religion es el
suefio de la conciencia despierta; el suefio es la
llave de los secretos de la religion. La ley su-
prema del sentimiento es la unidad inmediata
entre la voluntad y el hecho, el deseo y la reali-
dad. Esta ley la cumple el Redentor. Asi como
el milagro exterior, en oposicion a la actividad
moral, completa directamente, en realidad, las
necesidades y los deseos fisicos del hombre, asi
satisface el Redentor, el reconciliador, el hom-
bre Dios, en oposicion a la actividad moral del
hombre natural o racional directamente las ne-



cesidades y los deseos intrinsecos morales li-
brando al hombre de la actividad intermedia-
ria. Lo que deseas ya estd cumplido. ¢Quieres
adquirir la beatitud? La moral es la condicién,
el medio para llegar a la beatitud. Pero no pue-
des en verdad: no lo necesitas. Ya estd hecho lo
gue recién querias hacer. S6lo necesitas ser pa-
sivo, soOlo necesitas creer, sélo gozar. (Quieres
hacerte propicio a Dios, calmar su ira y tener
paz en tu conciencia? Pero esta paz ya existe;
esta paz es el mediador, el hombre Dios -él es
tu conciencia calmada, es el cumplimiento de la
ley y con ello el cumplimiento de tu propio
deseo y anhelo.

Y por eso mismo ya no es la ley, sino el
cumplidor de la ley el modelo, la normay la ley
de tu vida. Quien cumple la ley, la destruye. La
ley sOlo tiene autoridad y validez frente a la
ilegalidad. Pero quien cumple la ley perfecta-
mente, le dice a ella: lo que tu quieres, lo quiero
yo por mi mismo: y lo que td mandas, lo con-



firmo yo por el hecho; mi vida es la ley verda-
deray viviente. El cumplidor de la ley se coloca
por tanto necesariamente en el lugar de la ley, y
en calidad de una nueva ley, de una ley cuyo
yugo es suave y dulce. Pues en lugar de la ley
gue s6lo sabe mandar me coloco a mi mismo
como ejemplo, como objeto del amor, de la ad-
miracion y de la imitacién, y de este modo se
convierte en el redentor del pecado. La ley no
me da la fuerza de cumplir la ley; no es barba-
ra; solo manda, sin preocuparse de si yo puedo
cumplirla 'y cémo debo cumplirla. Me abando-
na a mi mismo sin darme consejo ni ayuda.
Pero quien me precede con su ejemplo, me
ayuda y me da su propia fuerza. La ley no ofre-
ce ninguna resistencia al pecado; pero el ejem-
plo hace milagros. La ley ha muerto; pero el
ejemplo vive, anima y arrastra al hombre sin
quererlo. La ley s6lo habla a la inteligencia y se
opone directamente a los instintos; pero el
ejemplo se aprovecha de un instante poderoso
y sensitivo el instante de la imitacion. El ejem-



plo afecta el sentimiento y la fantasia. En una
palabra, el ejemplo tiene fuerzas magicas, es
decir, sensitivas; pues la fuerza atractiva magi-
ca, es decir, reflexiva, es una propiedad esencial
como de toda la materia es en especial de la
sensualidad.

Los antiguos decian que si la verdad pu-
diera hacerse ver, entusiasmaria y atraeria a
todo el mundo por su belleza. Los cristianos se
sentian felices de ver cumplido también este
deseo. Los paganos tenian una ley no escrita,
los judios una ley escrita, los cristianos un
ejemplo, un modelo, una ley visible, personal-
mente viviente, una ley hecha carne, una ley
humana. De ahi la alegria, especialmente de los
primeros cristianos -de ahi la gloria del cristia-
nismo de que sélo en él se encuentra la fuerza y
qgue solo él puede dar la fuerza de resistir al
pecado. Y esta gloria no la vamos a discutir, por
lo menos aqui. S6lo debo observar que las fuer-
zas del ejemplo de virtud no es tanto la fuerza



de la virtud, sino més bien la fuerza del ejem-
plo en general; es como el poder de la musica
religiosa, no es el poder de la religion, sino el
poder de la musica; por lo tanto el modelo de la
virtud puede producir actos virtuosos, pero no
puede por ello producir también &nimos emo-
tivos virtuosos. Pero este sentido sencillo y
verdadero del poder redentor y reconciliador
del ejemplo, en oposicion a la fuerza de la ley, a
cuyo ejemplo atribuimos la diferencia entre la
ley y Cristo, no expresa de ninguna manera el
significado de la religién, de la redencion y
reconciliacion cristianas. En ésta méas bien todo
gira alrededor de la fuerza personal de aquel
maravilloso ser intermediario, que no era sola-
mente Dios u hombre, sino que a la vez era un
hombre que era Dios y un Dios que a la vez era
hombre y que por tanto s6lo puede concebirse
en relacion con el significado del milagro. En
este significado el Redentor maravilloso no es
otra cosa sino el deseo completo del sentimien-
to, ser libre de las leyes de la moral, es decir, de



las condiciones a que la virtud esta ligada en su
camino natural; el deseo cumplido de ser redi-
mido de los males morales y esto instantanea-
mente, inmediatamente, como por un encanto,
es decir de una manera absolutamente subjeti-
va y sensitiva. La palabra de Dios, dice por ejem-
plo Lutero, ejecuta todas las cosas rapidisimamen-
te, trae el perddn de los pecados y te da la vida eter-
na, y no te cuesta mas trabajo sino que tu escuches
la palabra y que creas en él cuando lo has escuchado.
Si la crees, la tendrés sin ningun esfuerzo, ni gasto,
ni demora, ni dificultad. Pero el escuchar la pala-
bra de Dios, cuya consecuencia es la fe, es un
don de Dios. Luego, la fe no es otra cosa sino un
milagro psicologico, un milagro de Dios y del
hombre, asi como Lutero mismo lo confiesa.
Pero libre del pecado, o0 més bien de la concien-
cia de si mismo, se hace el hombre recién por la
fe -la moral depende de la fe, las virtudes de los
paganos sélo son vicios brillantes- vale decir,
gue el hombre se hace moralmente libre y bue-
no sélo por el milagro. Que el poder de hacer



milagros es idéntico con el concepto del ser
intermediario, se ha demostrado histéricamente
por el hecho de que los milagros del Antiguo
Testamento, la legislacién, la providencia, en
una palabra todas las determinaciones que
constituyen la esencia de la religion, ya por los
mismos judios posteriores, fueron atribuidos a
la sabiduria divina, al Logos. Pero este Logos,
segun Philo, se encuentra todavia en el aire,
entre el cielo y la tierra, tan pronto como un ser
solamente imaginado, tan pronto como una
realidad, es decir, Philo oscila entre la filosofia
y la religidn, entre el Dios metafisico y abstracto
y el Dios real y religioso propiamente dicho.
Recién en el cristianismo se afirmé y se encarno
este Logos, haciéndose del ser imaginado un ser
real, es decir, la religion se concentré ahora
exclusivamente al ser, al objeto, que es el fun-
damento de su naturaleza esencial. El Logos es
el ser personificado de la religion. Por eso, si
Dios fue determinado como la esencia del sen-



timiento, cobra esto recién en el Logos su ver-
dad perfecta.

Dios, como Dios, es el sentimiento to-
davia cerrado y oculto; recién Cristo es el sen-
timiento o el corazén abierto y objetivado. Re-
cién en Cristo el sentimiento es completamente
seguro de si mismo, fuera de cualquier duda
con respecto a la veracidad y divinidad de su
propia esencia; pues Cristo no deniega nada al
sentimiento, cumple todos sus anhelos. En
Dios, el sentimiento todavia silencia lo que pasa
a su corazon, sélo gime; pero en Cristo se exte-
rioriza completamente; no retiene nada para
mi. El suspiro es el anhelo todavia temido; se
expresa mas bien por medio de la queja de que
no existe aquello que él desea, pero no dice
abierta y claramente lo que quiere; en el suspi-
ro, el sentimiento duda todavia de la validez
justiciera de sus deseos. Pero en Cristo ha
desaparecido toda angustia del alma; es el sus-
piro que, debido al cumplimiento, se ha trans-



formado en la cancién de victoria, es la certeza
jubilosa del sentimiento de la verdad y realidad
de sus deseos ocultos en Dios, es la victoria real
sobre la muerte, sobre toda la fuerza del mun-
do y de la naturaleza, es la resurreccion ya no
esperada sino realizada; es el corazon que esta
libre de todas las barreras apremiantes, de to-
dos los sufrimientos, es el sentimiento beato, la
divinidad visible.

Ver a Dios. Este es el deseo mas alto, el
triunfo supremo del corazén. Cristo es este de-
seo completo, este triunfo. Dios solamente ima-
ginado, solamente como ser creado para la
mente, vale decir, Dios como Dios, es solamen-
te un ser alejado, y la relacién con él es una re-
lacién abstracta igual que la relacion amistosa
gue podemos tener con un hombre que perso-
nalmente no conocemos y que se encuentra a
una distancia muy grande. Por més grandes
gue sean sus obras, y las pruebas de amor que
nos da para objetivarnos su ser, siempre queda



sin embargo un claro no llenado, y el corazon
no estd satisfecho; deseamos verlo. Mientras
gue NO conocemos un ser cara a cara, siempre
guedamos en duda sobre si existe y si es asi
como nosotros lo imaginamos. Recién viéndolo
tendremos la seguridad y la tranquilidad com-
pleta. Cristo es el Dios personalmente conocido;
por eso tenemos en Cristo la seguridad de que
existe Dios y de que es asi como el sentimiento
lo quiere y como desea que sea, Dios, como
objeto de la oracion es, por cierto, un ser huma-
no, porque participa en la miseria humana,
porque escucha nuestros deseos humanos; pero
no es todavia como hombre real, un objeto de la
conciencia religiosa. Recién en Cristo se cumple
por eso el daltimo deseo de la religion, se di-
suelve el secreto del sentimiento religioso, pero
se disuelve en el lenguaje figurado propio de la
religion, pues lo que Dios es en esencia, ha lle-
gado a nosotros representado en Cristo. A este
respecto puede llamarse a la religién cristiana,
con razon, la religion absoluta y perfecta. Pues



el objeto de la religion es que Dios, que de por
si no es otra cosa sino la esencia del hombre,
sea también realizado como tal, sea como hom-
bre un objeto para la conciencia. Y esto lo ha
conseguido la religion cristiana en la encarna-
cién de Dios, que no es de ninguna manera un
acto transitorio; pues Cristo, aun después de su
ascension al cielo queda hombre, hombre de
corazon y hombre de figura, sélo que su cuerpo
ya no es un cuerpo terrenal, un cuerpo sujeto al
sufrimiento.

Las encarnaciones de Dios, entre los
orientales como especialmente entre los
hindudes, no tienen un significado tan intenso
como la encarnacién cristiana de Dios. Y preci-
samente porque se han producido a menudo, se
hacen indiferentes y pierden su valor. La natu-
raleza humana de Dios es su personalidad,;
Dios es un ser personal, es decir: Dios es un ser
humano, Dios es hombre. La personalidad es
una idea que solo tiene realidad como hombre



real. El objeto, que sirve de base para todas las
encarnaciones de Dios, se logra por eso infini-
tamente mejor por una sola encarnacion, por
una personalidad. Donde Dios aparece sucesi-
vamente en varias personas, desaparece esta
personalidad. Pero se trata precisamente de
tener una personalidad permanente, una per-
sonalidad exclusiva. Donde hay muchas encar-
naciones, alli hay lugar para innumerables
otras: la fantasia no esta limitada; y ademas, las
encarnaciones ya realizadas pasan a la cate-
goria de las solamente posibles o imaginables, a
la categoria de fantasia o de simples aparicio-
nes. Y donde se cree exclusivamente en una
sola personalidad como encarnacién de la divi-
nidad, se impone ésta en seguida con la fuerza
de una personalidad historica, la fantasia se
destruye, la libertad de imaginarse todavia
otras encarnaciones se rechaza. Esta Unica per-
sonalidad me impone la fe en su realidad. Pues
el caracter de la personalidad real es la exclusi-
vidad -el principio de la diferencia de que, co-



mo dice Leibniz, ninguna cosa que existe se
parece perfectamente a otra. El tono, la manera
con que se habla de aquella personalidad Unica,
hace una impresion tal sobre el sentimiento que
éste se lo imagina directamente como una per-
sonalidad real, haciendo de un objeto de fan-
tasia un objeto de la opinion general histérica.
El anhelo es la necesidad del sentimiento, y el
sentimiento anhela un Dios personal. Pero este
anhelo hacia la personalidad de Dios, s6lo es
un anhelo verdadero, serio y profundo si es el
anhelo hacia una sola personalidad, si se con-
tenta con ésta Unica. Con la pluralidad de per-
sonas, desaparece la verdad de la necesidad, se
convierte la personalidad en un articulo de lujo
de la fantasia. Pero lo que tiene en su favor la
fuerza de la necesidad, influye también sobre el
hombre con la fuerza de la realidad. Lo que
especialmente para el sentimiento, es algo ne-
cesario, le es inmediatamente también algo real.
El anhelo dice: debe haber un Dios personal, es
decir, no pide un ser: el sentimiento satisfecho



dice: existe. La garantia de su existencia esta,
para el sentimiento, en la necesidad de su exis-
tencia -en la necesidad de ser satisfecho-, en el
poder de la necesidad. La necesidad no conoce
ley fuera de ella misma; la necesidad vence
todo. Pero el sentimiento no conoce otra nece-
sidad sino la propia, su propio anhelo: le re-
pugna la necesidad de la naturaleza, la necesi-
dad de la inteligencia. Por tanto, es necesario
para el sentimiento un Dios subjetivo, sensitivo
y personal; pero necesaria es una sola persona-
lidad y ésta debe ser necesariamente una per-
sonalidad real e histérica. S6lo en la unidad de
la personalidad el sentimiento se satisface y se
recoge: la pluralidad dispersa.

Pero asi como la verdad de la personali-
dad es la unidad y la verdad de la unidad la
realidad; asi es la verdad de la personalidad
real la sangre. La ultima prueba, especialmente
recalcada por el autor del cuarto Evangelio, de
gue la persona visible de Dios no ha sido



ningun fantasma, ninguna ilusion, sino un
hombre real, consiste en que ha salido sangre
de su costado en la cruz. Donde el Dios perso-
nal es una verdadera necesidad del corazén, alli
debe sufrir él mismo necesidad. Sélo en el su-
frimiento esta la seguridad de su realidad, sélo
en la impresion y fuerza esencial de la encarna-
cién. Ver a Dios no le basta al corazon: los ojos
no dan todavia una garantia suficiente. La ver-
dad de la representacién, visual, afirma sola-
mente el sentimiento. Pero como el sentimiento
es subjetivo, asi es también la posibilidad de ser
palpado, de ser tocado y de ser afectado por el
sufrimiento, el ultimo argumento de la reali-
dad; por eso la pasion de Cristo es suprema
seguridad, el méas alto placer, el mas sublime
consuelo del sentimiento; pues sé6lo en la san-
gre de Cristo se ha saciado la sed de un Dios
personal, humano, compasivo y sensitivo.

Por eso creemos un error muy perjudicial que,
por el hecho de que Cristo, segin su humanidad



haya perdido la majestad divina, se haya quitado a
los cristianos el consuelo extremo que tienen en la
promesa de que el rey y sacerdote supremo irian a
estar presentes y vivir entre ellos, porque no es so-
lamente un Dios que envia contra nosotros, los po-
bres pecadores, un fuego destructor, sino que es
también el hombre que ha hablado con los hombres,
que ha probado toda clase de aflicciones en su figura
humana adoptada, que por eso también con nosotros,
como con hombres y hermanos, puede tener compa-
sioén, y quien quiere estar con nosotros en nuestras
necesidades, también segun aquella naturaleza
segun la cual es nuestro hermano y nosotros carne
de su carne.

Es superficial decir que el cristianismo no
es la religion de un solo Dios personal, sino de
tres personalidades. Por cierto, estas tres per-
sonalidades tienen existencia en la dogmaética;
pero también aqui la existencia del Espiritu
Santo s6lo es un dictamen arbitrario que ya es
refutado por las determinaciones impersonales
que, por ejemplo, como aquella que el Espiritu



Santo sea el don, el don del Padre y del Hijo es
ampliamente refutado. Ya la manera como el
Espiritu Santo procede es un prondstico desfa-
vorable para su personalidad, porque se pro-
duce un ser personal s6lo por la generacién,
pero no por una emanacion indeterminada o
por una inspiracion. Y el mismo Padre que re-
presenta el concepto riguroso de la divinidad,
solo es un ser personal segun la imaginacion y
la aseveracion, pero no segun sus determina-
ciones: es un concepto abstracto, un ser sola-
mente imaginado. La personalidad pléstica sélo
es Cristo, pero a la personalidad s6lo pertenece
la figura, la figura es la realidad de la persona-
lidad. Sélo Cristo es el Dios personal -él es el
Dios verdadero y real de los cristianos, cosa
gue no puede repetirse lo suficiente-. En él s6lo
se concentra la religion cristiana y la esencia de
la religion en general. S6lo él satisface el anhelo
hacia el Dios personal; s6lo él es una existencia
gue corresponde a la esencia del sentimiento;
s6lo en él se colman todas las alegrias de la fan-



tasia y todos los sufrimientos del sentimiento;
sblo en él se agota el sentimiento y se agota la
fantasia. Cristo es la unidad del sentimiento y
de la fantasia.

Por eso se distingue el cristianismo de to-
das las demas religiones; porque en éstas se
separan el corazon y la fantasia, mientras que
en el cristianismo coinciden. La fantasia ya no
vaga, por todos lados, abandonada a si misma;
ella sigue ahora las indicaciones de su corazén;
describe ahora un circulo, cuyo centro es el sen-
timiento. La fantasia es limitada aqui por las
necesidades del corazon, cumple solamente los
deseos del sentimiento, se refiere solamente a lo
unico que hace falta; en una palabra: ella tiene,
por lo menos en general, una tendencia practica
y concreta, pero no una tendencia vaga y sola-
mente poética. Los milagros del cristianismo,
concebidos en el seno del sentimiento doliente
Yy necesitado, y no productos de una actividad
libre, nos trasladan inmediatamente al suelo del



fondo comun vy real; influyen sobre el hombre
sensitivo con una fuerza irresistible, porque
tienen a su favor la necesidad del sentimiento.
En una palabra, el poder de la fantasia es aqui a
la vez el poder del corazon, la fantasia solo es el
corazon victorioso y triunfante. En los orienta-
les, en los griegos, la fantasia gozaba, sin pre-
ocuparse de la necesidad del corazén, en la
abundancia de lujo y de la gloria terrenal; en el
cristianismo, la fantasia bajo del palacio de los
dioses hacia la humilde morada de los pobres,
donde sdélo reina la necesidad; se humillaba
bajo la dominacion del corazon. Pero cuanto
mas se limitaba exteriormente, tanto mas
aumentaba en fuerza. Debido a la necesidad del
corazon, fracaso la gloria de los dioses olimpi-
cos; pero en forma omnipotente obra la fantasia
en union con el corazén, y esta unién de la li-
bertad de la fantasia con la necesidad del co-
razon, es Cristo. Todas las cosas estdn sujetas a
Cristo. El es el rey del mundo que hace de él lo
gue quiere; pero este dominio ilimitado sobre la



naturaleza, es a su vez sujetado al poder del
corazon: Cristo impone silencio a la naturaleza
bulliciosa, pero so6lo para escuchar los gemidos
y los suspiros de los que sufren.

CAPITULO DECIMO SEPTIMO
La diferencia entre el cristianismo y el paganismo

Cristo es la omnipotencia de la subjetivi-
dad, el corazén redimido de todas las cadenas y
leyes de la naturaleza; es el sentimiento concen-
trado en si mismo con la exclusién del mundo;
es el cumplimiento de todos los deseos del co-
razon; es la ascension celestial de la fantasia; es
la resurreccién del corazén. Por eso, Cristo es la
diferencia entre el cristianismo y el paganismo.

En el cristianismo se concentraba el hom-
bre solamente a si mismo, se desligaba de la
conexidn con el mundo entero, se convertia en
un factor satisfecho de si mismo, en un ser ab-
soluto sobre y extra natural. Pero precisamente



por el hecho de que ya no se contemplaba como
un ser que pertenecia al mundo y por el hecho
de que rompid su relacién con este mundo, se
sentia como un ser limitado -porque la barrera
de la subjetividad es precisamente el mundo, la
objetividad- y ya no tenia ningn motivo para
dudar de la verdad y de la validez de sus de-
seos y sentimientos subjetivos. En cambio, los
paganos, recogidos en si mismos, no ocultan-
dose de la naturaleza, limitaban su subjetividad
por la contemplacion del mundo. Por més que
los antiguos celebraran la gloria de la inteligen-
ciay de la razon, eran, sin embargo, tan libera-
les y objetivos como para dejar vivir también lo
contrario del espiritu o sea la materia, y de de-
jarla vivir eternamente, tanto en la teoria, como
en la préctica. Los cristianos, en cambio, de-
mostraban su intolerancia practica y tedrica
también por el hecho de que creian en la des-
truccién del mundo, por ser esto lo contrario de
la subjetividad. Los antiguos eran libres de si
mismos; pero su libertad era la libertad de la



indiferencia hacia si mismos; los cristianos eran
libres de la naturaleza, pero su libertad no era
la libertad de la razén, la libertad verdadera -la
libertad verdadera es aquella que se limita por
el concepto que tiene el mundo o sea por la
naturaleza-, sino que era una libertad del sen-
timiento y de la fantasia, la libertad del mila-
gro. A los antiguos les encantaba el cosmos de
tal manera, que se olvidaban de si mismos con-
templéandolo, creian ser una nada frente a él; los
cristianos despreciaron el mundo, pensando:
¢qué es la criatura en comparacién con el Crea-
dor? ;Qué son el sol, la lunay la tierra en com-
paracion con el alma humana? EI mundo pere-
ce; pero el hombre es eterno. Cuando los cris-
tianos desligaban al hombre de la comunidad
con la naturaleza, creyendo por eso mismo en
el extremo de una figura noble, que ya desig-
naba a la remota comparacién del hombre con
el animal, como una leccién atea de la dignidad
humana, los paganos cayeron en el otro extre-
mo, en la vileza que destruye la diferencia entre



el animal y el hombre y, como lo hizo, por
ejemplo, Celso, el adversario del cristianismo,
gue llega hasta rebajar al hombre consideran-
dolo mas bajo que los animales.

Los paganos contemplaban al hombre no
solamente en relacion con el universo; pues
ellos consideraban al individuo solo en relacion
con otros hombres, en relacién con una comu-
nidad. Ellos distinguian, por lo menos como
filbsofos, abstractamente, el individuo de su
especie, el individuo como parte de todo el
género humano, subordinandolo a ese conjun-
to. Los hombres perecen, pero la humanidad
permanece, dice un filésofo pagano. (Como
quieres lamentar la pérdida de tu hijo?, escribe
Sulpicio a Ciceron. Grandes ciudades e imperios de
fama mundial han perecido, ¢y tu te portas asi por la
muerte de un homudnculo, de un hombrecito?
¢Donde queda tu filosofia? El concepto del hom-
bre como individuo, era para los antiguos un
concepto derivado, deducido del concepto de la



especie o de la comunidad. Aunque ellos apre-
ciaban mucho la especie, las cualidades de la
humanidad, y la inteligencia, al individuo lo
despreciaban. En cambio, el cristianismo se
despreocupa de la especie fijandose Unicamente
en el individuo. El cristianismo (no el cristia-
nismo de hoy, que esté penetrado por la cultura
pagana y soélo, ha retenido el nombre y algunas
sentencias generales del cristianismo y es lo
contrario directo del paganismo), sélo se conci-
be verdaderamente y sin ser desfigurado por la
interpretacion especulativa y arbitraria, si se le
considera como punto contrario del paganismo.
Es verdad en cuanto su contrario es erréneo;
pero es erréneo en cuanto su contrario es ver-
dad. Los antiguos sacrificaban el individuo a la
especie; los cristianos, la especie al individuo, O
sea: el paganismo consideraba y contemplaba al
individuo sélo como una parte en oposicion a
toda la especie; en cambio el cristianismo sélo
lo contempla en unidad inmediata y no dife-
renciada con la especie. Para el cristianismo, el



individuo era el objeto de la providencia inme-
diata, es decir, un objeto inmediato de la esen-
cia divina. Los paganos creian en una provi-
dencia del individuo so6lo a raiz de la especie,
de la ley, del orden universal; luego, creian so-
lamente en una providencia mediata y natural
no milagrosa, pero los cristianos rechazaron la
mediacion y se pusieron en contacto directo
con el ser general que abarca y que lo prevé
todo; vale decir, ellos identificaban directamen-
te el ser especial con el ser general.

Pero el concepto de la divinidad coincide
con el concepto de la humanidad. Todas las
determinaciones divinas, todas las determina-
ciones que hacen de Dios un Dios, son deter-
minaciones de la especie -determinaciones que
son limitadas en el individuo; pero cuyas limi-
taciones son suprimidas en la esencia de la es-
pecie y hasta en su existencia- en cuanto ague-
lla tiene la existencia que le corresponde s6lo en
todos los hombres en conjunto. Mi sabiduria,



mi voluntad son limitadas; pero mi limite no es
el limite de los demas, menos alin de la huma-
nidad; lo que a mi me cuesta, es facil para el
otro; lo que para un tiempo es imposible, in-
concebible, es posible y concebible al tiempo
venidero. Mi vida esta ligada a un tiempo limi-
tado, no asi la vida de la humanidad. La histo-
ria de la humanidad no consiste en otra cosa
sino en una destruccion continua de limites,
gue en un tiempo determinado se consideraban
como limites de la humanidad y por eso como
limites absolutos e invencibles. Pero el futuro
siempre revela que los pretendidos limites del
espacio, sélo eran limites de los individuos. La
historia de las ciencias, especialmente de la filo-
sofia y de las ciencias naturales, nos ofrece para
ello las pruebas mas interesantes. Seria suma-
mente interesante e instructivo escribir una
historia de las ciencias solamente desde este
punto de vista, para demostrar la sinrazén del
individuo que cree poder limitar su especie.
Luego, la especie es ilimitada y solo el indivi-



duo es limitado. Pero la sensacion del limite es
penosa. De esta sensacién se libra el individuo
contemplando el ser perfecto; en esta contem-
placion posee todo lo que le falta. Dios no es
otra cosa entre los cristianos que la contempla-
cién de la unidad inmediata que reina entre la
especie y el individuo, el ser general y especial.
Dios es el concepto de la especie como ser ge-
neral, como contenido de todas las perfecciones
y de todas las propiedades libradas de los limi-
tes del individuo, ya sean verdaderos, ya sean
supuestos.

A su vez, es igualmente un ser individual
y particular. La esencia y la existencia son idén-
ticas en Dios; esto no quiere decir otra cosa sino
gue Dios es el concepto de la especie y la esen-
cia de la especie, pero a la vez como existencia
y como ser particular. La idea suprema, desde
el punto de vista de la religion o de la teologia
es: Dios no ama, Dios es el amor; Dios no vive,
Dios es la vida; no es justo, sino que es la mis-



ma justicia; no es una persona, sino la persona-
lidad misma -es la especie, es la idea como algo
directamente real.

Precisamente por esa unidad inmediata
de la especie y la individualidad, esa concen-
tracion de todos los objetos generales y esencias
en un ser personal. Dios es un objeto perfecta-
mente sensitivo que encanta a la fantasia; mien-
tras que la idea de la humanidad es a sentimen-
tal, porque la humanidad se nos presenta como
una idea mientras que lo real lo forman, en
oposicion a aquella idea, los innumerables in-
dividuos de los cuales cada uno es limitado. En
cambio, en Dios se satisface directamente el
sentimiento, porque asi todo esta comprendido
en uno, todo es de una vez, es decir, porque
aqui la especie es directamente existencia y ser
particular. Dios es el amor, la verdad, la belle-
za, la sabiduria, el ser perfecto y general, pero
en forma de un ser particular, es la infinita
comprension de la especie en calidad de un



contenido compendiario. Pero Dios es la propia
esencia del hombre -luego los cristianos se dis-
tinguian de los paganos por el hecho de que
identificaban al individuo directamente con la
especie, porque para ellos el individuo tiene el
significado de la especie, porque el individuo
vale por si sélo como la existencia perfecta de la
especie, y porque deifican al individuo huma-
no, haciendo de él el ser absoluto.

Especialmente caracteristica es la diferen-
cia entre el cristianismo y el paganismo con
respecto a la relacion que hay entre el indivi-
duo y la inteligencia, la razon. Los cristianos
individualizaban la inteligencia, los paganos
hicieron de la misma un ser universal. Para los
paganos, la razon, la inteligencia, era la esencia
del hombre; para los cristianos sélo es una par-
te de ellos. Por eso, para los paganos sélo la
inteligencia era la especie; en cambio, para los
cristianos es el individuo inmortal, es decir,



divino. De ahi resulta la diferencia ulterior en-
tre la filosofia pagana y la cristiana.

La expresion mas inequivoca, el simbolo
caracteristico de esta unidad inmediata entre la
especie y el individuo en el cristianismo, es
Cristo, el Dios verdadero de los cristianos. Cris-
to es el modelo, el concepto existente de la
humanidad, el contenido de todas las perfec-
ciones morales y divinas, con exclusion de todo
cuanto sea negativo e imperfecto; es un hombre
puro celestial e inmaculado, es el hombre de la
especie, es el Adan Kadmo, pero no contemplado
como la totalidad de la especie, de la humani-
dad; sino directamente como un individuo,
como una persona Unica. Cristo, es decir, el
Cristo cristiano y religioso, no es por lo tanto el
centro, sino el final de la historia. Esto se dedu-
ce del concepto tanto como de la historia. Los
cristianos esperaban el fin del mundo, de la
historia. Cristo mismo profetiza en la Biblia, a
pesar de todas las mentiras y sofismas de nues-



tros exégetas, claramente el cercano fin del
mundo. La historia s6lo descansa en la diferen-
cia entre el individuo y la especie. Donde ter-
mina esta diferencia termina la historia, se
pierde la inteligencia, el sentido de la historia.
Para el hombre ya no queda otra cosa sino la
contemplacion y la apropiacion de ese ideal
hecho realidad y la vana obsesion de divulgar
la prédica de que Dios ha aparecido y que el fin
del mundo ha llegado.

Y porque la unidad inmediata entre la es-
pecie y el individuo pasa los limites de la inte-
ligencia y de la naturaleza, por eso mismo era
completamente natural y necesario, declarar
ese individuo universal e ideal un ser celestial y
sobrenatural. Por eso seria un error deducir de
la inteligencia la unidad inmediata entre la es-
pecie y el individuo; pues sélo es la fantasia
gue produce esta unidad, la fantasia para la
cual nada es imposible -la misma fantasia que
también ha sido la creadora del milagro; pues



el milagro méximo es el individuo, que como
individuo es a la vez la idea, la especie, la
humanidad en la abundancia de su perfeccion e
infinidad. Por eso seria también un error acep-
tar por un lado al Cristo biblico o dogmatico y
rechazar por el otro los milagros. Si tu aceptas
el principio, (cOmo quieres negar sus conse-
cuencias necesarias?

La ausencia entera del concepto de la es-
pecie en el cristianismo, la documenta espe-
cialmente su doctrina caracteristica de la peca-
minosidad general de los hombres. Pues la base
de esta doctrina es que el individuo no debe ser
individuo, una exigencia que a su vez tiene por
fundamento la suposicion de que cada indivi-
duo es un ser perfecto y la representacion o
existencia completa de la especie. Falta aqui
enteramente el concepto, la conciencia que el ta
precisa para la perfeccion ideal del yo, que los
hombres recién son hombres cuando estan jun-
tos; que los hombres s6lo juntos son lo que son



y son asi como son o sea asi como el hombre
debe ser y puede ser. Todos los hombres son
pecadores. Convenido; pero no todos pecan de
la misma manera. Hay una grande y hasta
esencial diferencia entre ellos con respecto a
eso. El uno tiene una inclinacion hacia la menti-
ra, pero el otro no: daria su vida no por faltar a
su palabra o mentir; el tercero tiene una incli-
nacion hacia la bebida, el cuarto hacia la vida
sexual y el quinto no tiene ninguna de estas
inclinaciones, ya sea debido a la gracia de la
naturaleza, ya sea debido a la energia de su
caracter. Luego, los hombres se completan tan-
to en lo moral como en lo fisico e intelectual; de
manera que son en total asi como deben ser
representando en su totalidad al hombre per-
fecto.

Por eso el trato enmienda al hombre y lo
eleva; sin quererlo, sin imaginarlo, el hombre es
muy diferente en su trato con los demas hom-
bres de lo que es cuando estd solo. Especial-



mente el amor, el amor sexual hace verdaderos
milagros. El hombre y la mujer se enmiendan y
se completan el uno al otro para representar
recién, asi unidos, a la especie o sea al hombre
perfecto. Sin la especie, el amor es imposible. El
amor no es otra cosa que el sentimiento cons-
ciente de la especie dentro de la diferencia
sexual. En el amor reside la verdad de la espe-
cie, que de lo contrario sélo seria un objeto del
razonamiento, un objeto del pensamiento; es
una cuestion del sentimiento, una verdad del
sentimiento; pues en el amor expresa el hombre
la insuficiencia de su individualidad, exige la
existencia de otro ser como necesidad para su
corazén, considera a ese otro ser como su pro-
pio, declara que so6lo su vida ligada con él por
el amor, es una vida verdadera, una vida que
corresponde al concepto del hombre, es decir, a
la especie. El individuo es defectuoso, imper-
fecto, débil y exigente; por el amor es fuerte,
perfecto, se satisface, no necesita de nada, es
infinito, porque en el amor el sentimiento de la



individualidad es el sentimiento de la perfec-
ciéon de la especie. Pero, asi como el amor, obra
también la amistad; por lo menos donde es
verdadera y sincera, donde es una religién, asi
como era entre los antiguos. Los humanos se
completan; la amistad es un medio de la virtud
y més aun: es la virtud misma, pero una virtud
comun. Solo entre los fuertes puede haber
amistad, como decian los antiguos. Pero no
puede haber una igualdad perfecta, sino que
debe mas bien haber diferencia: porque la amis-
tad se funda en el instinto de completarse. El
amigo se da a si mismo, mediante el otro ami-
go, lo que él mismo no tiene. La amistad expia,
mediante las virtudes del uno, las faltas del
otro. El amigo justifica al amigo ante Dios. Por
méas defectuoso que sea un hombre para si
mismo, sin embargo demuestra tener un buen
fondo por el hecho de que tiene por amigos a
hombres capaces. Aunque yo mismo no pueda
ser perfecto, sin embargo amo en los demas la
virtud, la perfeccion. Por eso mismo, si Dios



quiere responsabilizarme de mis pecados, debi-
lidades y faltas, intercala como intercesores,
como personas intermediarias, las virtudes de
mis amigos. jCudn béarbaro, cuén irrazonable
seria aquel Dios que me condenara por los pe-
cados que he cometido, pero que yo mismo
condeno por amor a mis amigos, que eran li-
bres de estos pecados!

Ahora bien: si la amistad, si el amor, con-
vierten a seres de por si imperfectos en un con-
junto por lo menos relativamente perfecto,
ijcuanto mas desaparecen los pecados y las fal-
tas de cada uno de los hombres en la misma
especie, que solo tiene una existencia adecuada
en la totalidad de la humanidad y que por eso
mismo s6lo puede ser un objeto de la razén!
Por eso, el lamento sobre el pecado sélo es po-
sible alli donde el individuo humano, en su
individualidad, se considera un ser perfecto y
absoluto, que no necesita de otro ser para reali-
zar la especie del hombre perfecto: donde en



lugar de la conciencia de la especie, se ha colo-
cado la conciencia exclusiva del individuo;
donde el individuo no se considera como una
parte de la humanidad, donde no se diferencia
de la especie, y donde por eso mismo considera
a sus propios pecados, sus deficiencias, sus
debilidades, pecados de la generalidad, peca-
dos, deficiencias y debilidades de la humani-
dad misma. Pero, sin embargo, el hombre no
puede perder la conciencia de la especie; pues
su conciencia esta ligada esencialmente a la
conciencia del otro. Por eso, donde el objeto del
hombre no es la especie como especie, alli la
especie sera este objeto como Dios. La falta del
concepto de la especie, la completa mediante el
concepto de Dios como de un ser que es libre
de las limitaciones y defectos que pesan sobre
el individuo y segun su opinion, porque el in-
dividuo se identifica con la especie, también
sobre la especie misma. Pero este ser ilimitado,
libre de los limites del individuo, no es preci-
samente ninguna otra cosa sino la especie que



manifiesta la infinidad de su esencia por el
hecho de que se realiza en un namero ilimitado
de individuos diferentes. Si todos los hombres
fuesen absolutamente iguales, no habria ningu-
na diferencia entre la especie y el individuo.
Pero en tal caso seria la existencia de muchos
hombres un mero lujo, pues uno solo bastaria
suficientemente para lograr el fin de la especie.
Todos en conjunto tendrian en aquel ser Unico,
gue gozara la felicidad de la existencia, su re-
presentante satisfactorio.

En efecto, la esencia del hombre es una
sola; pero esta esencia es infinita; su existencia
verdadera es, por ende, una variedad infinita
gue se completa para manifestar la riqueza de
la ciencia. La unidad en la esencia es una varie-
dad en la existencia. Entre yo y el otro, el otro
es el representante de la especie, aunque sea
uno solo, pues sustituye para mi la necesidad
de muchos otros, tiene para mi un significado
universal y es el diputado de la humanidad



quien habla en su nombre, a mi el solitario, por
cuya razon soélo tengo una vida humana, una
vida de comunidad, cuando estoy ligado con
una sola -tiene lugar por lo tanto la diferencia
esencial y cualitativa. El otro es mi ta- aunque
esto valga mutuamente -mi otro yo, el hombre
objetivado para mi, mi interior manifiesto, el
0jo que se ve a si mismo. Recién en el otro ten-
go la conciencia de la humanidad; recién por
medio de él siento que soy ese hombre; en el
amor hacia él me doy cuenta de que él me per-
tenece a mi y yo a él, que los dos no podemos
existir el uno sin el otro, que sélo la comunidad
hace la humanidad. Pero de la misma manera
encuentro también una diferencia moral, colec-
tiva y critica entre el yo y el ta. El otro es para
mi, una conciencia objetivada: me reprocha mis
faltas, aunque no me las diga expresamente; es
mi poder personal. La conciencia de la ley mo-
ral, del derecho, de la decencia, de la misma
verdad, solo esta ligada a la conciencia del otro.
Es verdad aquello en que el otro coincide con-



migo -la coincidencia es la primera caracteristi-
ca de la verdad, pero sélo porque la especie es
la ultima medida de la verdad. Todo lo que yo
pienso sélo de acuerdo a mi individualidad, no
liga al otro, puede ser pensado de diferente
manera, es una opinion casual y subjetiva. Pero
lo que pienso de acuerdo a la medida de la es-
pecie, lo pienso s6lo como el hombre en general
puede pensar siempre, y lo que en consecuen-
cia cada uno debe pensar, si es que quiere pen-
sar normal, legal y conscientemente. Verdad es
aquello que coincide con la esencia de la espe-
cie, error lo que la contradice. Otra ley de la
verdad no existe. Pero el otro hombre es, frente
a mi, el representante de la especie, el represen-
tante de los demas, y su juicio puede valerme
mas que el juicio de una muchedumbre innu-
merable. Aunque el charlatdn tenga un auditorio
numeroso como la arena del mar -la arena es arena,
pero la perla es mia y esta perla eras td, mi amigo.
Por eso el aplauso de los demas es para mi la
caracteristica de la legalidad, de la universali-



dad, de la verdad de mis ideas. Eso no puede
desligarme de mi mismo, de modo que pueda
juzgarme enteramente libre y sin intereses; pero
el otro tiene un juicio imparcial, por él corrijo,
completo y amplio mi propio juicio, mi propio
gusto, mi propio conocimiento. En una palabra,
hay una diferencia cualitativa y critica entre los
hombres. Pero el cristianismo extingue estas
diferencias cualitativas; considera a todos los
hombres iguales y los toma como un mismo
individuo, porque no admite ninguna diferen-
cia entre la especie y el individuo: tiene un re-
medio para todos los hombres, sin diferencia, y
reconoce un mismo mal original en todos.

Precisamente porque el cristianismo, de-
bido a su subjetividad exagerada, no sabe nada
de la especie, en la cual se encuentra exclusi-
vamente la solucién, la justificacién, la reconci-
liacién y la curacion de los pecados y de los
defectos del individuo, necesitaba de una ayu-
da sobrenatural y especial que a su vez también



fuese solamente personal y subjetiva, para ven-
cer el pecado, Si yo solo fuese la especie, si fue-
ra de mi no pudieran existir otros hombres cua-
litativamente diferentes, o lo que es lo mismao,
si no hubiese ninguna diferencia entre yo y el
otro, si nosotros todos fuésemos completamen-
te iguales, si mis pecados no pudieran ser neu-
tralizados y borrados por las cualidades opues-
tas de otros hombres, entonces mi pecado seria
una mancha que gritaria al cielo, una abomina-
cion que indignaria y que so6lo podria ser bo-
rrada por medios extraordinarios, sobrehuma-
nos, milagrosos. Pero felizmente existe una
reconciliacion natural. El otro es de por si el
mediador entre yo y la sagrada idea, la especie.
El hombre es el Dios para el hombre. Mi pecado ya
ha sido rechazado en los limites que le corres-
pondian y condenado a la nada por el hecho de
gue es solamente mi pecado, pero no por ello
también el pecado del otro.



CAPITULO DECIMO OCTAVO
El significado cristiano del celibato libre y de la vida
monéstica

El concepto de la especie y con ello el sig-
nificado de la vida conyugal habia desapareci-
do con el cristianismo. Este hecho confirma
nuevamente la tesis expresada anteriormente,
de que el cristianismo no contiene en si el prin-
cipio de la cultura. Pues, donde el hombre des-
truye la diferencia entre la especie y el indivi-
duo, declarando esta unidad por el ser supre-
mo, igualandolo a Dios, donde por lo tanto la
idea de la humanidad solo le es objeto como
idea de la divinidad, alli la necesidad de la cul-
tura ha desaparecido; el hombre lo tiene ya
todo en si mismo, pues tiene todo en su Dios.
En consecuencia, no necesita completarse por
otro representante de la especie, o por la con-
templacién del mundo en general -en cuya ne-
cesidad sélo se funda el estimulo de la cultura.



El hombre alcanza su objeto solo- pues lo al-
canza en Dios; Dios mismo es este objeto alcan-
zado, este objeto supremo, realizado, de la
humanidad; pero Dios esta presente para cada
individuo exclusivamente. Dios es la Unica ne-
cesidad de los cristianos -ellos no necesitan de
la especie humana, ni del mundo; no necesitan
de los demas. Pero precisamente Dios represen-
ta para mi la especie, representa al otro; mas
aun, en la aversion del mundo, en la separacion
completa del mismo, siento més que nunca la
necesidad de tener a Dios y siento su presencia,
siento recién lo que Dios es y lo que debe ser
para mi. Claro esta que el hombre religioso
necesita también de la comunidad, pues la edi-
ficacion comun es una necesidad; pero la nece-
sidad del otro es de por si siempre algo suma-
mente subordinado. La salvacion del alma es la
idea fundamental y la cosa fundamental del
cristianismo; pero esta salvacion solo se en-
cuentra en Dios, s6lo en la concentracion con
respecto a él. La actividad para los demas es



una actividad exagerada, una condena de la
salvacion; pero el fundamento de la salvacion
es Dios, la relaciéon inmediata con Dios. Y hasta
la actividad para los demas, solo tiene un signi-
ficado religioso, solo tiene la relacion con Dios
como fundamento y objeto; es en el fondo sélo
una actividad para Dios -para glorificar su
nombre y divulgar su gloria. Pero Dios es sub-
jetividad absoluta, la subjetividad separada del
mundo, extra mundial, librada de la materia,
de la vida conyugal y, con ello, de la diferencia
sexual. La separacién del mundo, de la materia,
de la vida conyugal, es, por consiguiente, el
objeto esencial del cristianismo. Y este objeto se
ha realizado en forma sensible en la vida mo-
nacal.

Es engafiarse a si mismo el querer dedu-
cir la vida monacal solamente del Oriente. Por
lo menos, si esta deduccion tiene que tener va-
lor, hay que ser justo deduciendo la tendencia
de la cristiandad opuesta a la vida en el claus-



tro, no del cristianismo sino del espiritu y de la
naturaleza del Occidente. Pero, ;,como se expli-
ca entonces el entusiasmo del Occidente por la
vida monacal? Més bien debe deducirse la vida
en el claustro directamente del cristianismo; era
una consecuencia necesaria de la fe en el cielo
prometido a la humanidad por el cristianismo.
Donde la vida celestial es una verdad, alli la
vida terrenal es una mentira -donde todo es
fantasia y nada realidad. El que cree en una
vida eterna y celestial, no atribuye més valor a
esta vida. Mas bien, ella ya ha perdido su valor:
pues la fe en la vida celestial, es, precisamente,
la fe en la nulidad y en el desprecio de esta vi-
da. No puedo imaginarme la vida del otro
mundo sin ignorarlo, y sin contemplar, con una
mirada de compasion o de desprecio, esta vida
miserable. La vida celestial no puede ser
ningun objeto, ninguna ley de la fe, sin ser a la
vez una ley moral; pues debe determinar todos
mis actos, si es que mi vida debe coincidir con
mi fe. No debo tener apego a las cosas pasajeras



de esta tierra. No debo, ni tampoco quiero
hacerlo, porque, (qué son todas las cosas de
esta tierra en comparacion con la gloria de la
vida celestial?

La cualidad de aquella vida depende de
la cualidad moral de esta vida; pero la morali-
dad misma es determinada por la fe en la vida
eterna. Y esta moralidad correspondiente a la
vida sobrenatural, sélo es la aversion de este
mundo, la negacion de esta vida. Pero la prue-
ba sensible de esta aversion espiritual, es la
vida monacal. Todas las cosas, finalmente, de-
ben representarse exteriormente y en forma
sensible. La vida monacal y en general la vida
asceética es la vida celestial tal como aqui se lle-
va y puede llevarse. Si mi alma pertenece al
cielo ¢por qué y cdmo puedo yo entonces con el
cuerpo pertenecer a la tierra? El alma vivifica al
cuerpo. Pero cuando el alma est4 en el cielo, el
cuerpo es abandonado, ha muerto, y ha muerto
entonces el 6rgano de union entre el mundo y



el alma. La muerte, la separacion del cuerpo,
por lo menos de ese cuerpo groseramente ma-
terial y pecaminoso, es la entrada hacia el cielo.
Pero, si la muerte es la condicién de la beatitud
y de la perfeccion moral, entonces, necesaria-
mente la mortificacion y la abnegacion son las
Unicas leyes de la moral. La muerte moral es la
anticipacion necesaria de la muerte natural- es
la anticipacion necesaria; porque seria altamen-
te inmoral esperar la conquista del cielo en el
momento de la muerte sensitiva, dado que ésta
no es ninguna muerte moral, sino natural, un
acto comun al hombre y al animal; por eso la
muerte debe ser elevada al grado de una muer-
te moral, a un acto de la independencia. Yo
muero diariamente dice el apéstol, y este lema lo
us6 San Antonio, el fundador de la vida mona-
cal, como lema de su vida.

Pero se objeta que el cristianismo solo ha
querido una libertad espiritual. Asi es; pero
¢qué es una libertad que no trascienda al hecho;



gue no tiene ninguna manifestacion sensitiva?
¢O crees tu, acaso, que s6lo depende de ti, de tu
voluntad, de tu animo, el hecho de estar libre
de algo? En tal caso, te equivocas mucho y
jamés habras vivido un acto de verdadera libe-
racion. Mientras que te encuentres en un esta-
do, en una profesion, en una relacion, estaras
determinado por estos factores, quieras 0 no
quieras. Tu voluntad, tu &nimo, sélo te libran
de los limites conscientes, pero no de los es-
condidos, inconscientes, ni de las impresiones
gue estén ligadas con la naturaleza de aquellos
factores. Por eso no nos sentimos bien, nuestro
corazon se siente oprimido, mientras que no
nos separamos sensiblemente de los que nos
hemos librado espiritualmente. Un hombre que
realmente ha perdido el interés espiritual en los
tesoros terrenales, los echara pronto por la ven-
tana para descargar su corazon de ellos ente-
ramente. Lo que ya no abrazo con el &nimo, es
para mi un peso, si todavia lo tengo; pues lo
tengo en contradiccion con mi animo. Luego,



hay que deshacerse de ello. Lo que el alma ha
despedido, no lo retengo tampoco con la mano.
Sélo el &nimo es el punto de la gravedad de lo
gue tengo; sélo el animo santifica la posesion.
Quien ha de tener una mujer de tal modo como
si no la tuviera, haria mejor si no tomara nin-
guna mujer. Tener como si uno no tuviera, sig-
nifica tener sin el &nimo de tener, significa, en
verdad, no tener. Y quien dice, por tanto, que
uno debe tener una cosa como si no la tuviera,
so6lo expresa de una manera vaga: que no hay
gue tenerla de ninguna manera. Lo que despido
de mi corazon, ya no es mio, es libre. San Anto-
nio decidioé renunciar al mundo cuando oyo la
frase: Si quieres ser perfecto ve, vende todo lo que
tienes para darlo a los pobres y tendras un tesoro en
el cielo; luego ven y sigueme. San Antonio dio la
interpretacion Unica y verdadera a esta senten-
cia. Pues fue, vendid todas sus riquezas y las
dio a los pobres. Sélo asi conservo su libertad
espiritual con respecto a los tesoros de este
mundo.



Semejante libertad, semejante verdad,
contradice por cierto al cristianismo de hoy,
gue sostiene que el Sefior s6lo ha querido la
libertad espiritual, es decir, una libertad que no
exige ninguna clase de sacrificios, ninguna
energia que es, por consiguiente, una libertad
ilusoria, una libertad de engafio de si mismo
-una libertad de los bienes terrenales que con-
siste en la posesion y el usufructo de estos bie-
nes. Por eso dijo tanto el Sefior: Mi yugo es suave
y dulce. jCuan bérbaro, cuan insensato seria el
cristianismo si exigiera del hombre el sacrificio
de los tesoros de este mundo! Pues en tal caso
el cristianismo no seria apto para este mundo.
Pero esto no debe admitirse. El cristianismo es
sumamente préctico e importante; abandona la
libertad de los tesoros y de los placeres de este
mundo a la muerte natural- la abnegacion de
los monjes es un suicidio anticristiano-; pero
permite ejercer la actividad de adquisicién y
usufructo de los tesoros terrestres. Los cristia-
nos verdaderos no dudan de la verdad de una



vida celestial. Muy al contrario, pero en ello
coinciden todavia con los monjes antiguos;
ellos esperan esa vida celestial pacientemente,
sumisos a la voluntad de Dios, vale decir, a la
voluntad de su egoismo, del goce comodo de
los placeres de este mundo. Yo, en cambio,
desprecio y detesto este cristianismo moderno,
donde la novia de Cristo se dedica hasta a la
poligamia, por lo menos a la poligamia sucesi-
va, que sin embargo no se distingue esencial-
mente, a los ojos del verdadero cristiano, de
una poligamia verdadera; mientras que por
otro lado, con una hipocresia sin igual, jura la
verdad sagrada, eterna, incontestable y obliga-
toria de la palabra divina; y asi retorna, con
pudor sagrado, hacia la verdad desconocida de
la celda casta del convento, donde el alma des-
posada con el cielo todavia no cortejaba un
cuerpo ajeno y terrenal. La vida sobrenatural es
esencialmente, también, una vida de celibato. El
celibato -no como ley- constituye, por lo tanto,
un factor esencial de la doctrina del cristianis-



mo. Esto ya esté expresado suficientemente por
el origen sobrenatural del Salvador.

En esta creencia, los cristianos santifica-
ban la virginidad inmaculada como un princi-
pio salvador, como el principio del nuevo
mundo cristiano. Que nadie cite aqui las frases
de la Biblia, como ser: multiplicaos; o: lo que Dios
ha unido, el hombre no lo separe, para sancionar
con estas frases el matrimonio. La primera cita
se refiere, como ya observaban Tertuliano y
Jeronimo, sélo a la tierra despoblada de hom-
bres y todavia no llenada por los mismos es
decir, al comienzo, pero no al fin del mundo
gue habia venido con la aparicién directa de
Dios sobre la tierra. Asimismo, la siguiente cita
s6lo se refiere al matrimonio como un instituto
del Antiguo Testamento. Los judios pregunta-
ron a Cristo si era justo que un hombre se sepa-
rase de su mujer; y la contestacién arriba citada
era la solucion mas conveniente para esta pre-
gunta. Una vez que se ha concertado un matri-



monio, éste debe ser sagrado. Ya la mirada
hacia otra mujer es un adulterio. EI matrimo-
nio, de por si, ya es una indulgencia con respec-
to a la debilidad, o mas bien con respecto a la
fuerza de la sensualidad; es un mal que por lo
tanto debe ser limitado en todo lo posible. La
indisolubilidad es un limbo, una aureola que
precisamente expresa aquello que las cabezas
cegadas por el resplandor buscan detras de ella.
El matrimonio es, de por si, es decir, en el sen-
tido del cristianismo perfecto, un pecado. O por
lo menos una debilidad que sélo se permite y te
serd perdonada bajo la condicién de que te li-
mites a una sola mujer. En una palabra, el ma-
trimonio es santificado en el Antiguo Testa-
mento, pero no en el Nuevo Testamento. El
Nuevo Testamento da a conocer un principio
méas sublime y sobrenatural, el secreto de la
virginidad inmaculada. Quien pueda comprender-
lo, que lo comprenda. Los hijos de este mundo casan
y dejan casarse; pero quienes quieran hacerse dignos
de conseguir aquel mundo en la resurreccion de los



muertos, ni casan ni dejaran casar. Pues ya no pue-
den morir, porque son iguales a los angeles e hijos de
Dios, puesto que son hijos de la Resurreccion. Lue-
go, en el cielo nadie se casa; del cielo esta ex-
cluido el principio del amor sexual por ser algo
terrenal y mundano. Pero la vida celestial es la
vida verdadera, perfecta y eterna del cristia-
nismo. ¢Entonces no debo tratar yo de realizar
esta posibilidad, puesto que soy también un ser
celestial o que por lo menos lo puedo ser? En
efecto, el matrimonio ya esta excluido de mis
sentidos y de mi corazén al ser excluido aquel
del cielo, o sea del objeto esencial de mi fe, es-
peranza y vida. ;Como puede tener lugar una
mujer terrenal en mi corazon, lleno de aquel
cielo? ;Como puedo yo repartir mi corazon
entre Dios y el hombre? El amor del cristiano
hacia Dios no es un amor abstracto general, tal
como el amor hacia la verdad, hacia la justicia,
hacia la ciencia; es el amor hacia un Dios subje-
tivo y personal, luego, es un amor en si mismo
subjetivo y personal. Una cualidad esencial de



este amor, es que es un amor exclusivo y celoso,
porque su objeto es un ser personal y a la vez el
ser mas supremo que no puede ser comparado
con ningun otro. Sé fiel a Jesus (porque Jesucris-
to es el Dios de los cristianos) en la vida y en la
muerte; confia en su fidelidad; él sélo puede ayudar-
te, cuando todos te abandonan. Tu amado tiene la
propiedad de que no soporta a su lado a otra persona:
él solo quiere tener tu corazon, reinar solo en tu
alma como un rey en su trono. ¢De qué puede ser-
virte el mundo sin Jests? Existir sin Cristo es una
pena infernal, vivir con Cristo es una dulzura celes-
tial. No puedes vivir sin amigos; pero si para ti la
amistad de Cristo no pasa por encima de todo, es-
tards sobremanera entristecido y desconsolado. Ama
a todas las cosas por JesUs; pero a Jesus por si mis-
mo. Jesucristo, sélo es digno de ser amado. Mi Dios,
mi amor; tu eres mi todo y todo yo soy tuyo. El amor
espera y confia siempre en Dios, aunque Dios no sea
benigno con el amante; pues no se puede vivir en el
amor sin el dolor. Por amor hacia el amado debe
sufrir gustosamente todo, también lo que es duro y
amargo. Mi Dios y mi todo: en tu presencia todo me



es dulce, en tu ausencia todo me repugna... Sin ti
nada puede gustarme. ¢Cuando vendra, por fin,
aquella hora beata tan deseada, en que tu me llenes
enteramente con tu presencia y seas todo en todo
para mi? Mientras que esto no esté a mi alcance, mi
alegria solo es ficticia. ¢Cuéndo me he sentido bien
sin ti? ¢O cuando me he sentido mal contigo? Pre-
fiero ser pobre por ti que rico sin ti. Prefiero ser con-
tigo un peregrino en esta tierra, que sin ti poseer el
cielo. Donde ta estéas, esta el cielo; la muerte y el
infierno donde tu no estas. Solo te anhelo a ti. Tu no
puedes servir a Dios y al mismo tiempo gozar lo que
es terrenal: deben alejarte de todos los conocidos y
amigos, y separarte de cualquier consuelo material.
Los fieles de Cristo s6lo deben considerarse como
peregrinos y ajenos en este mundo, segun la palabra
de San Pedro. El amor a Dios, como a un ser per-
sonal, es, por lo tanto, el amor propiamente
dicho, el amor formal, personal y, exclusivo.
¢Como puedo, por lo tanto, amar a Dios y a la
vez a una mujer mortal? ;No pongo de este
modo a Dios y a la mujer sobre un mismo pie
de igualdad? Por cierto, para un alma que ama



a Dios verdaderamente, el amor de una mujer
es una imposibilidad, es un adulterio. El que
tiene una mujer, decia el apostol Pablo, piensa lo
que interesa a la mujer; quien no tiene mujer, piensa
lo que interesa al Sefior. El casado piensa en compla-
cer a la mujer, el soltero en lo que plazca a Dios.

El verdadero cristiano no siente necesi-
dad ni de la cultura, porque ésta es un principio
mundano, contrario al sentimiento, ni tampoco
la necesidad del amor (natural).

Dios le substituye la necesidad de la cul-
tura y a la vez la necesidad del amor de la mu-
jer y de la familia. El cristiano identifica direc-
tamente la especie con el individuo; por eso
destruye la diferencia sexual por ser un anexo,
molesto y casual. Recién cuando el hombre y la
mujer estan unidos, constituyen el verdadero
hombre; hombre y mujer unidos son la existen-
cia de la especie -porque su union es la fuente
de la multiplicacién, la fuente de otros hom-
bres. Por esa razén, el hombre que no niega su



virilidad, que se siente como hombre, y recono-
ce esta sensacion como una sensacion natural y
legitima, recién entonces tal hombre se sabe y
se siente s6lo como un ser parcial, que necesita
de otro ser parcial, para producir lo total, es
decir, la humanidad verdadera. En cambio, el
cristiano se concibe, en su subjetividad sobrena-
tural y exagerada, como un ser de por si y por
si s6lo completo. Pero contra esta ideologia se
levanta el instinto sexual, el cual esta en pugna
con su ideal, con su ser supremo; por eso el
cristiano debe suprimir este instinto.

Efectivamente, el cristiano sentia también
la necesidad del amor sexual: pero s6lo como
una necesidad que contradice a su destino ce-
lestial. una necesidad puramente natural
-natural en el sentido vulgar y despectivo que
esta palabra tiene en el cristianismo-, no como
una necesidad metafisica, esencial tal como el
hombre la siente donde no suprime la diferen-
cia sexual, sino que la considera como parte



esencial de su existencia. Por eso el matrimonio
no es sagrado en el cristianismo; solo lo es apa-
rentemente, en la forma ilusoria, porque el
principio natural del matrimonio, el amor
sexual, es en el cristianismo algo no santo, algo
gue excluye del cielo. Pero lo que el hombre
excluye de su cielo lo excluye de su ser verda-
dero. El cielo es su cofre de tesoros. En la tierra,
el cristiano debe amoldarse y muchas cosas le
sucede que caben en su sistema; en la tierra se
encuentra entre seres ajenos que lo intimidan.
Pero en el cielo deja su incognito, se muestra en
su dignidad verdadera, en su gloria celestial; en
el cielo, alli esta su corazén -el cielo es su co-
razon abierto. El cielo no es otra cosa sino el
concepto de la verdad, de lo bueno, de lo vali-
do, de lo que debe ser; la tierra no es otra cosa
gue el concepto de la falsedad, de lo invélido,
de lo que no debe ser. El cristiano excluye del
cielo la vida conyugal; alli termina la especie,
alli viven solamente individuos puros, asexua-
les, espiritus, alli reina la absoluta subjetividad



-y por lo tanto el cristiano excluye de su vida al
instinto sexual y a la vida conyugal: niega el
principio del matrimonio como un principio
pecaminoso y rechazable; porque la vida ver-
dadera y no contaminada es la vida celestial.

CAPITULO DECIMO NOVENO
El cielo cristiano o la inmortalidad personal

La vida del celibato, y en general la vida
ascética, es el camino directo hacia la vida ce-
lestial e inmortal; porque el cielo no es otra cosa
sino la vida sobrenatural, libre de matrimonio,
asexual, absolutamente subjetiva. La fe en la
inmortalidad personal, tiene por base la creen-
cia de que la diferencia sexual sélo es una apa-
riencia exterior de la individualidad que el in-
dividuo en si no es un ser absoluto, completo
por si solo, y asexual. Pero quien no pertenece a
ninguno de los dos sexos, no pertenece a la es-
pecie -la diferencia sexual es el cordon umbili-
cal por el que la individualidad est4 ligada a la



especie- y quien no pertenece a la especie, sélo
pertenece a si mismo, es un ser sencillamente
divino y absoluto por no tener necesidades.
Luego, sélo donde la especie desaparece de la
conciencia, la vida celestial se convierte en rea-
lidad. Quien vive en la conciencia de la especie
y consecuentemente confirma a la verdad, vive
también en la conciencia de la verdad de la de-
terminacion sexual. Semejante hombre no la
considera como una piedra de toque casual y
mecénicamente ligada al hombre; sino que la
considera como una parte componente quimica
e intrinseca de su esencia. El se considera como
hombre, pero a la vez reconoce la determina-
cion de su sexo, que no solamente compenetra
carne y huesos, sino también su propio ser y el
modo esencial de su pensamiento, de su querer
y sentir. Por eso, quien vive en la conciencia de
la especie, quien limita sus sentimientos y su
fantasia, debido al concepto de la vida real y
del hombre real, no puede imaginarse ninguna
vida, donde el instinto sexual y la vida conyu-



gal y con ello la diferencia sensual sean supri-
midas; él considera a un individuo asexual y a
un espiritu celestial por una imaginacion sensi-
tiva de la fantasia. Asi como el hombre verda-
dero no puede prescindir de la diferencia
sexual, no puede prescindir tampoco de su de-
terminacién moral o espiritual, que esta inti-
mamente ligada con su determinacion natural.
Precisamente porque vive animado del concep-
to de lo total, esta convencido de que él mismo
s6lo es un ser parcial, que solamente es lo que
es, porque la determinacion lo convierte en una
parte del todo, no es un total relativo. Por eso
cada hombre considera con razén a sus nego-
cios a su profesion, a su arte o ciencia, como lo
maés alto; porque el espiritu del hombre no es
sino la forma esencial de su actividad. Quien es
verdaderamente practico en su profesion y en
su arte; quien, como se dice, cumple con su
tarea, quien esta dedicado con alma y espiritu a
su profesion y a su arte, la cree también como la
profesion mas sublime y mas bella. ;Cémo ne-



garia en su espiritu, como rebajaria en su pen-
samiento, lo que celebra por el hecho, con-
sagrandole con alegria sus fuerzas? ;Cémo
puedo consagrar mi tiempo y mis fuerzas a lo
gue desprecio? Si debo hacerlo, mi actividad es
desgraciada, porque estoy en contradiccion
conmigo mismo. Trabajar es servir. Pero, ;cOmo
puedo yo servir a un objeto, cdmo puedo su-
bordinarme al mismo, si no lo considero como
algo que estd muy por encima de mi mismo?
En una palabra, las ocupaciones determinan el
juicio, el medio de pensar, el &nimo del hom-
bre. Y cuanto més alta es la forma de ocupa-
cién, mas el hombre se identifica con ella. Lo
gue en general el hombre considera como obje-
to esencial de su vida, lo declara por su alma;
porque es el principio de su actividad. Pero por
sus objetos, por la actividad con que realice
estos objetos, es el hombre a la vez algo para si
y para los demas, o sea para la especie. Por eso,
guien considera la especie como una verdad,
considera su existencia para los demas, su exis-



tencia publica, por aquella existencia que es
idéntica con la de su esencia, y la considera
como su existencia inmortal. Tal hombre vive
con toda el alma y todo el corazon para la
humanidad. ;Como podria él retener para si
una existencia especial, como podria separarse
de la humanidad, como podria negar en la
muerte lo que confirma en la vida?

La vida celestial o la inmortalidad perso-
nal es una doctrina caracteristica del cristianis-
mo. Indudablemente, se encuentra también
entre los filosofos paganos; pero aqui sélo tiene
el significado de una fantasia, porque no coin-
cide con sus conceptos fundamentales. {Cuén
contradictorias son, con respecto a este objeto,
por ejemplo, las opiniones de los estoicos! Re-
cién los cristianos inventaron el principio de la
inmortalidad personal, de la cual ésta emana
como una verdad necesaria y que se compren-
de por si sola. Los antiguos vieron se, en este
sentido, obstaculizados por este concepto del



mundo, de la naturaleza, de la especie; ellos
diferenciaban entre el principio de la vida y del
sujeto viviente, entre el alma, el espiritu y ellos
mismos; el cristiano, en cambio, suprimi6 la
diferencia entre el alma y la persona, el indivi-
duo y la especie, atribuyendo, por lo tanto, di-
rectamente en si mismo, lo que so6lo pertenece a
la totalidad de la especie. Pero la unidad directa
de la especie y la individualidad, es el principio
supremo, es el Dios del cristianismo -pues el
individuo tiene en él el significado del ser abso-
luto- y la consecuencia necesaria de ese princi-
pio es precisamente la inmortalidad personal.
O maés bien la fe en la inmortalidad personal es
enteramente idéntica con la fe en el Dios perso-
nal, es decir, lo que expresa la fe en la vida ce-
lestial e inmortal de la persona, esto mismo lo
expresa Dios en la forma que él se presenta a
los cristianos -el ser del personaje absoluto e
ilimitado. La personalidad ilimitada es Dios;
pero la personalidad celestial e inmortal no es
otra cosa sino la personalidad ilimitada y libra-



da de todas las molestias y barreras terrenales
-siendo la Unica diferencia, que Dios es el cielo
espiritual, y que el cielo es el Dios sensual. Lo
gue se considere como un objeto de la fantasia
en el cielo, se considera en Dios. Dios es sola-
mente el cielo no desarrollado, el cielo real es el
Dios desarrollado. Actualmente es Dios el Im-
perio celestial, en lo sucesivo el Imperio celes-
tial sera Dios. Dios es la garantia, es la actuali-
dad todavia abstracta, es la existencia del futu-
ro -es el cielo independizado y compendioso.
Nuestra esencia propia y futura, la que es dis-
tinta de nosotros, que vivimos actualmente en
este mundo y en este cuerpo, es Dios. Pero Dios
es un concepto de la especie que recién en la
otra vida se realizara e individualizara. Dios es
la esencia celestial y pura, es la felicidad que
alli se desplegard en una inmensidad de indi-
viduos beatos. Por eso Dios no es otra cosa sino
el concepto o la esencia de la vida absoluta,
beata y celestial, pero que aqui todavia se pre-
senta como una personalidad ideal. Esto se ex-



presa claramente por la fe de que la vida beata
es la unidad con Dios. Aqui somos diferentes y
separados de Dios; alli cae esta pared divisorig;
aqui somos hombres, alli Dios, aqui la divini-
dad es un manipuleo, alli es un bien comun;
aqui es una unidad abstracta, alli una plurali-
dad concreta.

Lo que dificulta el reconocimiento de este
objeto es solamente la fantasia que separa la
unidad del concepto por un lado, por la idea de
la personalidad o de la autonomia de Dios y
por el otro de la idea de las muchas personali-
dades que coloca en un imperio pintado con
colores sensuales. Pero, en realidad, no existe
ninguna diferencia entre la vida absoluta, que
se considera como Dios, y la vida absoluta que
se considera como el cielo; s6lo que el cielo se
extiende a lo largo y lo ancho, mientras que
Dios se considera como un punto. La fe en la
inmortalidad del hombre, es la fe en la divini-
dad del hombre y, a la inversa, la fe en Dios es



la fe en la personalidad pura, librada de todas
las barreras, en consecuencia inmortal. Las di-
ferencias que se hacen entre el alma inmortal y
Dios, no son de caracter sofistico, no son pro-
ductos de fantasia. Asi, por ejemplo, cuando se
enumeran grados de la beatitud con respecto a
los que estan en el cielo, para establecer una
diferencia entre Dios mismo y los seres celestia-
les.

La unidad de la personalidad divina y ce-
lestial aparece hasta en los argumentos popula-
res de la inmortalidad. Si no hay ninguna otra
vida mejor, Dios no es ni justo ni bueno. De este
modo, la justicia y bondad de Dios se hacen
depender de la inmortalidad de los individuos;
pero sin justicia y sin bondad, Dios no es Dios
-la divinidad y la existencia de Dios, se hace,
por lo tanto, depender de la existencia de los
individuos. Si yo no soy inmortal no creo en
ningun Dios; quien niega la inmortalidad, niega
a Dios. Pero esto no lo puedo creer de ninguna



manera: y tan seguro como hay un Dios, tan
segura es mi eterna felicidad. Precisamente
Dios es la seguridad de mi beatitud. El interés
gue existe en la existencia de Dios, es el mismo
interés que hay en que yo sea eterno. Dios es mi
existencia prestada, mi existencia segura: él es
la subjetividad de los sujetos, la personalidad
de la personas. ;Como, entonces, no corres-
ponde a las personas lo que corresponde a la
personalidad? En Dios convierto mi futuro en
un presente 0 mas bien el verbo en un substan-
tivo. ;Cémo podria separarse el uno del otro?
Dios es la existencia correspondiente a mis de-
seos y sentimientos: él es el Dios justo y bonda-
doso que cumple mis deseos. La naturaleza,
este mundo, es una existencia que contradice a
mis deseos y mis sentimientos. Aqui las cosas
no son como deben ser -en este mundo pasa-
pero Dios es la existencia que es como debe ser.
Dios cumple mis deseos -esta frase es solo la
personificacion popular de la otra: Dios es el
gue cumple mis deseos, es decir, es la realidad



y el cumplimiento de mis anhelos. Pero el cielo
es precisamente aquella existencia que corres-
ponde a mis deseos y mis anhelos. Luego, no
hay ninguna diferencia entre Dios y el cielo.
Dios es la fuerza mediante la cual el hombre
realiza su eterna beatitud. Dios es la personali-
dad absoluta en la cual todas las diferentes per-
sonas tienen la certidumbre de su eterna felici-
dad e inmortalidad; Dios es la seguridad su-
prema y ultima del hombre, de la absoluta ver-
dad de su esencia.

La doctrina de la inmortalidad es la doc-
trina final de la religion -es su testamento en
gue manifiesta su ultimo deseo. Por eso aqui
enuncia claramente lo que en otras oportuni-
dades calla. Cuando se trata en otros casos de la
existencia de otro ser, se trata aqui claramente
s6lo de la propia existencia; cuando. Ademas, el
hombre hace depender en la religion su exis-
tencia de la existencia de Dios, aqui hace de-
pender la existencia de Dios de su propia exis-



tencia; lo que para él es, en otros tiempos, una
verdad primaria e inmediata, le es por lo tanto
aqui una verdad derivada y secundaria; mien-
tras yo no sea eterno, Dios no es Dios; cuando
no hay ninguna inmortalidad no hay Dios. Y a
esta conclusién ha llegado ya el apostol, di-
ciendo: cuando nosotros no resurgimos, Cristo
tampoco ha resurgido, y todo queda en la nada. Co-
mamos y bebamos entonces. Por cierto, se puede
evitar el momento aparente y realmente escan-
daloso que hay en los argumentos populares, al
evitar la forma final; pero s6lo haciendo de la
inmortalidad una verdad analitica, de manera
gue precisamente el concepto de Dios, como de
una personalidad o subjetividad absoluta, ya
sea de por si el concepto de la inmortalidad.
Dios es la garantia de mi futura existencia, por-
gue ya es la certidumbre y la verdad de mi exis-
tencia actual, mi salvacion, mi cielo, y mi pro-
tecciéon contra las fuerzas del mundo exterior;
luego, no necesito ya expresamente deducir la
inmortalidad o recalcarla como una verdad



especial; pues si tengo a Dios, tengo inmortali-
dad. Este era el caso de los misticos cristianos
méas profundos; porque ellos convirtieron el
concepto de la inmortalidad con el concepto de
Dios; Dios era para ellos un ser inmortal -Dios
mismo la felicidad subjetiva, es decir- era para
ellos, para sus conciencias, lo que es en si, lo
gue es en la esencia de la religion. Luego, esta
demostrado que Dios es el cielo, que ambas
cosas son idénticas. Mas facil habria sido de-
mostrar lo contrario, o sea, que el ciclo es el
verdadero Dios de los hombres. Asi como el
hombre se imagina su cielo, asi se imagina su
Dios; el contenido de su cielo, es el contenido
de su Dios, s6lo que él se figura el cielo en for-
ma real, lo que en Dios sélo concibe en forma
de un bosquejo, de un esbozo. El cielo es, por lo
tanto, la clave de los secretos mas intrinsecos de
la religion. Asi como el cielo es objetivamente la
esencia abierta de la dignidad, asi es también,
subjetivamente, la manifestacion mas clara de
los pensamientos e ideas mas intrinsecas de la



religion. Por eso las religiones son tan diferen-
tes como sus cielos y hay tantos cielos diferen-
tes como hay diferentes clases de hombres.
Hasta los mismos cristianos se forjan una idea
del cielo muy diferente.

Sélo los mas astutos entre ellos no dicen
ni piensan nada en concreto sobre el cielo y el
maés alla en general, porque dicen que es incon-
cebible, y que, por eso, solo puede ser pensado
segun una medida valida Unicamente para este
mundo. Todas las imaginaciones, dicen, son
solamente figuras con que el hombre se repre-
senta el més allg, cuya esencia es desconocida,
pero cuya existencia es segura. En el mismo
caso que con Dios: la existencia de Dios
-afirman es cierta, pero lo que es y cOmo es, es
inexplicable. Quien habla asi ya se ha quitado
el maés alla de la cabeza; s6lo todavia cree en él
0 porque no reflexiona de tales cosas o porque
sblo le es todavia una cuestion del corazén;
pero como estd demasiado lleno de cosas



reales, lo aleja de sus ideas todo lo posible; nie-
ga con su cabeza lo que afirma con su corazon;
pero niega el mas alla quitandole las cualidades
gue para el hombre solamente pueden ser un
objeto real y eficaz. La cualidad no es diferente
de la esencia; la cualidad no es otra cosa que la
esencia real. La esencia sin cualidad es una
guimera, un fantasma. Recién por la cualidad
dan la existencia; y no dan primero la existencia
y luego la cualidad. De ahi que la determina-
cién de que sea imposible conocer y determinar
a Dios y tampoco al mas alla, no son, en un
principio, doctrinas religiosas: son mas bien
productos de la irreligiosidad, que, sin embar-
go, esta todavia apresada por la religiosidad o
detras de la cual se esconde la religidon y preci-
samente porque en un principio la existencia de
Dios so6lo estaba ligada con una determinada
idea de Dios, y la existencia del mas alla solo
con una determinada representacion del mis-
mo. De este modo, para el cristiano es una se-
guridad, so6lo la existencia de su paraiso, del



paraiso que tiene la cualidad del cristianismo;
pero no el paraiso de los mahometanos o el
eliseo de los griegos. La primera seguridad es
en todos lados la cualidad; la existencia se
comprende cuando la cualidad es segura. En el
Nuevo Testamento no hay ninguna clase de
argumentos o frases generales donde se dice:
Existe un Dios o existe una vida eterna; sino
gue solo se indican las cualidades de la vida
celestial: alli no se casarén. Esto es natural, puede
uno objetar, porque se supone la existencia.
Pero al decir eso ya se introduce una distincion
de reflexién en Un sentido religioso que en un
principio no queria saber nada de tal distincion.
Se supone en tal caso la existencia, pero sélo
porque la cualidad ya es la existencia, pues el
sentimiento religioso so6lo vive en la cualidad,
asi como al hombre sélo le importa la existencia
real, la cosa real, en cuanto percibe su cualidad.
Por eso en aquella cita del Nuevo Testamento
se supone la vida virginal o més bien asexual
como la vida verdadera, la cual, sin embargo,



se convierte necesariamente en una vida futura,
porque esta vida real contradice al ideal de la
vida verdadera. Pero la certidumbre de esa
vida futura sélo esta en la certidumbre de la
cualidad de esa vida futura como de una vida
verdadera, suprema, correspondiente al ideal.
Donde se cree realmente en una vida futura,
donde hay una vida cierta, alli hay también una
vida determinada, precisamente porque es cier-
ta. Si yo no sé qué y como seré en el futuro,
cuando hay una diferencia absoluta y esencial
entre mi futuro y el presente, tampoco sé en lo
futuro qué y cdmo he sido antes, y entonces se
destruye la unidad de la conciencia, se ha for-
mado otro ser en mi lugar, mi futura existencia
es, en efecto, indistinta de la no existencia. En
cambio, si no hay ninguna diferencia esencial,
entonces es también el més alla un objeto de-
terminable y cognoscible. Y en efecto ése es: yo
soy el ser permanente en el cambio de las cua-
lidades, soy la substancia que une esta vida con
la otra, formando de ambas una unidad. ;C6mo



puede, entonces, haber una falta de conoci-
miento del mas alla? Al contrario: la vida de
este mundo es la vida oscura e inconcebible,
gue recién se aclara por la vida del més allg;
aqui soy un ser complicado y enmascarado; alli
la mascara se quita; alli soy el que soy en reali-
dad. En cambio, la aseveracion de que existe
otra vida, una vida celestial y que seria imposi-
ble investigar como y cual es, seria solo una
invencion: del escepticismo religioso que se
funda en una incomprension absoluta de la
religibn, porgue es enteramente ajena a su
esencia. Lo que la reflexién irreligiosamente
religiosa convierte en una imagen conocida de
una cosa desconocida pero cierta, es en un
principio, en el sentido original y verdadero de
la religion, no la imagen, sino la cosa, la esencia
misma. La falta de fe, que todavia es creencia,
pone la cosa en duda; pero es demasiado co-
barde y carente de reflexion como para dudarlo
directamente: s6lo duda de ello en cuanto duda
de la imagen, o sea la representacion, es decir,



en cuanto declara la imagen sélo por una ima-
gen.

Pero la falta de verdad y la nulidad de es-
te escepticismo ya se han demostrado histori-
camente. Donde se duda de la verdad de las
imégenes de la inmortalidad, donde se duda
gue uno puede existir asi como lo dice la fe,
vale decir, sin cuerpo material y real, o sin sexo,
alli se duda también muy pronto de la existen-
cia del mas alla en general. Con la imagen, cae
el objeto, porque precisamente la imagen es el
objeto mismo.

La creencia en el cielo, o, en general, en
una vida del més alla, descansa en un juicio.
Esa creencia enuncia alabanza o reproche; es de
una naturaleza critica; es una seleccién de flores
de la flora de este mundo y esa seleccién de
flores critica es precisamente el cielo. Lo que el
hombre encuentra de hermoso, de bello, de
agradable, es para €l la existencia misma, la
existencia que so6lo debe existir: lo que es malo,



desagradable, repugnante, es para él la existen-
cia que no debiera existir y por eso, como sin
embargo existe, es algo condenado a la no exis-
tencia. Donde la vida no se encuentra en con-
tradiccion con una sensacion, con una represen-
tacién, una idea, y donde esta sensacion, esta
idea no es absolutamente verdadera y justifica-
da, alli no surge una fe en otra vida celestial. La
otra vida no es otra cosa sino la vida en con-
formidad con el sentimiento, con la idea a la
cual esta vida contradice. EI més alla no tiene
ningun otro significado sino el de destruir esta
contradiccion y realizar un estado que corres-
ponde al sentimiento en el cual el hombre esta
en conformidad consigo mismo. Un maés alla
desconocido seria una ridicula quimera: la otra
vida no es otra cosa sino la realidad de una idea
conocida, la satisfaccion de un deseo conscien-
te, el cumplimiento de un deseo; solo falta des-
truir las barreras que se oponen aqui a la reali-
dad de la idea. (En qué consistiria el consuelo,
en qué el significado del mas all4 si viera en él



una noche completamente oscura? No. alli es
brillo de metal legitimo lo que aqui resplandece
con colores oscurecidos de metal oxidado. Por
eso el mas alla no tiene ningan otro significado,
ninguna otra razén de ser que la ha de separar
del metal los cuerpos extrafos, separar de lo
bueno lo malo, de lo agradable lo desagradable,
de lo que es digno de alabar lo que debe repro-
charse. La otra vida es la boda en que el hom-
bre se casa con su amada. Ya hace mucho que
conoce a su amada y hacia mucho que la de-
seaba; pero la realidad, la fria realidad, se opu-
S0 a su boda con ella. En esta boda su amada no
serd ningun otro ser; porque de lo contrario,
¢como podria anhelarla tanto? S6lo que de aho-
ra en adelante su amada sera suya, de un objeto
de anhelo, se convertird en un objeto de pose-
sion real. La otra vida es aqui s6lo una imagen,
pero no, una imagen de una cosa lejana y des-
conocida, sino una imagen del ser que el hom-
bre ama y prefiere més que a ningun otro. A lo
gue el hombre quiere es a su alma. El pagano



encerro las cenizas de sus muertos queridos en
urnas; para los cristianos es la vida del mas alla
el mausoleo en que encierra su alma.

Para conocer una fe y en general una reli-
gion, es necesario observar los escalones infi-
mos y mas groseros de la religion. No hay que
contemplar la religion solamente en una linea
descendente, sino en todo el ancho de su exis-
tencia. También al contemplar la religion abso-
luta, hay que tomar en cuenta las diferentes
religiones y no dejar las otras en el pasado,
porgue sélo de este modo se comprende y se
aprecia en forma adecuada, tanto la religion
absoluta como las demés religiones. Las mas
terribles aberraciones, las mas salvajes orgias de
la conciencia religiosa, permiten a menudo pro-
fundizar mas las miradas también en los secre-
tos de la religién absoluta. Las representaciones
aparentemente mas groseras, son a menudo
representaciones sumamente infantiles, inocen-
tes y verdaderas. Esto vale también para las



imaginaciones del mas alla. El salvaje cuya con-
ciencia no pasa los limites de su pais, que ha
crecido con él enteramente, coloca también su
pais en el mas alla de tal modo, que no deja la
naturaleza asi como es, sino que la mejora para
vencer asi las dificultades de su vida y la repre-
sentacion del més alla. En esta limitacion de los
pueblos no civilizados, hay un rasgo conmove-
dor. El més all& no expresa aqui otra cosa que la
nostalgia hacia su terrufio. La muerte lo separa
de los suyos, de su pueblo, de su pais. Pero el
hombre que ha ampliado su conciencia, no re-
siste esta separacion; debe volver a su terrufio.
Los negros del oeste de la India, para poder
revivir en su patria, se matan. Es esta medio-
cridad de su conciencia, lo contrario directo del
espiritualismo fantastico, que hace del hombre
un vagabundo, el cual, indiferente hasta para
con la tierra, corre de una estrella a otra. Y por
cierto hay alguna verdad en eso, el hombre es
lo que es por la naturaleza, por mas que tenga
cosas provenientes de su actividad propia. Pero



hasta la misma actividad propia tiene en la na-
turaleza, respectivamente en su naturaleza, su
razon de ser. Sed agradecidos hacia la naturale-
za. El hombre no se deja separar de ella. El
germano, cuya divinidad es la actividad mis-
ma, debe su caracter en igual forma a su natu-
raleza como el oriental lo debe a la suya. El re-
proche del arte hindd, de la religién y de la
filosofia hindu, es un reproche de la naturaleza
hindd. Vosotros os quejais del critico que
arranca una palabra de sus obras del contexto
para ponerla en ridiculo. ¢Por qué hacéis voso-
tros mismos lo que reprochéis en los demés?
¢Por qué arrancais la religion hinda de su con-
texto, en el cual es tan razonable como vuestra
religion absoluta?

La creencia en un mas alla, en una vida
después de la muerte, no es, en el fondo, entre
los pueblos salvajes, ninguna otra cosa sino la
creencia directa en esta vida, es la fe inmediata
e inquebrantable en la vida actual. Esta vida



tiene para ellos el valor total y absoluto, hasta
con sus limitaciones locales. Ellos no pueden
prescindir de esta vida, no pueden imaginarse
ninguna anulacion de la misma; es decir, ellos
creen directamente en la infinidad, en la eterni-
dad de esta vida. Recién cuando la fe en la in-
mortalidad se convierte en una fe critica, cuan-
do se distingue entre lo que queda aqui y lo
gue sobra allg, lo que aqui perece y all4 perma-
nece, recién entonces la creencia en la vida des-
pués de la muerte se convierte en una creencia,
en una vida distinta. Pero, sin embargo, esta
critica hace semejante distincion para esta vida.
Asi, los cristianos distinguen entre la vida natu-
ral y cristiana, entre la vida sensual y mundana
Yy una vida santa y espiritual. La vida celestial,
la otra vida, no es ninguna otra vida, sino la
qgue ya aqui difiere, de la vida natural, pero
que, a la vez, estd plegada a esa vida natural.
Lo que el cristiano excluye de si mismo, como
por ejemplo la vida sexual, queda también ex-
cluido de la otra vida. La diferencia solo reside



en que ella queda libre de aquello de lo cual
aqui desea ser libre y de lo cual trata de librarse
mediante la voluntad, la devocion, el castigo,
por eso esta vida es para el cristiano una vida
de pena y sufrimiento, porque todavia esta li-
gado a una contradiccién, a los deseos de la
carne, a las instigaciones de diablo.

La creencia de los pueblos civilizados se
distingue, por lo tanto, de la fe de los pueblos
no civilizados, por los mismos factores por lo
gue se distingue la civilizacién de la incultura
en general, es decir, por el hecho de que la
creencia de los pueblos civilizados es una
creencia abstracta, una creencia de distincion,
de segregacion. Donde se distingue, se juzga;
pero donde se juzga se forma la distincion entre
lo positivo y negativo, entre lo bueno y lo malo.
La creencia de los pueblos salvajes es una
creencia sin juicio. En cambio, la civilizacién
juzga: para el hombre civilizado sélo la vida
civilizada es una vida verdadera, y para el



hombre cristiano lo es s6lo la vida cristiana. El
hombre salvaje pasa tal como es a la vida del
mas allé: esta otra vida es para él su desnudez
natural. En cambio, el hombre civilizado se
escandaliza de una vida desenfrenada después
de la muerte, porgue en esta vida es contrario a
una vida salvaje. Por eso, la creencia en la otra
vida es solamente la creencia en esta vida ver-
dadera: el contenido esencial de esta vida, es
también el contenido esencial de la otra, y por
eso la creencia en el mas alla, no es una creencia
en una vida desconocida y distinta de ésta, sino
gue es la fe en la verdad y la eternidad de aque-
lla vida, es decir, la interminabilidad de aquella
vida que ya aqui se considera como la vida
verdadera.

Asi como Dios no es otra cosa que la
esencia del hombre, limpia de lo que al indivi-
duo humano parece malo, ya sea en sus senti-
mientos, ya sea en sus deseos, asi también la
vida del mas all4 no es otra cosa que esta vida



librada de lo que aparece como un mal, como
una restriccion. Tan clara y precisamente como
el individuo conoce la restriccion como restric-
cién y el mal como mal, tan claray precisamen-
te conoce él la vida del méas alld, donde estas
restricciones y estos males se suprimen. La otra
vida es el sentimiento, la representacion de la
libertad de aquellas restricciones que aqui limi-
tan la independencia y la existencia del indivi-
duo. La marcha de la religion se distingue de la
marcha de la vida del hombre natural, razona-
ble, por el hecho de que ella convierte el camino
gue aquel traz6 en forma derecha por ser asi el
mas corto, en un camino curvado, haciendo de
él un circulo. EI hombre natural queda en su
terrufio porque le gusta, porque alli se siente
satisfecho: la religion por el contrario, empe-
zando con un descontento, con una discordia,
abandona el terrufio y va a la lejania, pero sélo
para sentir alli, en la lejania la felicidad del te-
rrufio en forma tanto mas viva. EI hombre se
separa en la religion de si mismo, pero sélo



para volver siempre al mismo punto de donde
ha partido. EI hombre se niega, pero sélo para
encontrarse nuevamente y ahora en forma glo-
rificada. Por eso él rechaza también esta vida,
pero so6lo para encontrarla nuevamente en la
vida del mas alla. Esta vida perdida pero en-
contrada nuevamente y que la alegria del en-
cuentro brilla en un resplandor mucho mas
intenso, es la llamada otra vida. El hombre reli-
gioso renuncia a las alegrias de este mundo,
pero s6lo para ganar en cambio las alegrias
celestiales; o renuncia a ellas porque ya se en-
cuentra, por lo menos en forma espiritual, en
posesion de las alegrias celestiales, que son las
mismas que estan libradas de las restricciones y
los contratiempos de esta vida. Por tanto, la
religion, dando un rodeo, va a parar al mismo
fin, el fin de la alegria, al cual el hombre natural
corre en linea recta. La esencia en la imagen, es
la esencia de la religion. La religion sacrifica la
cosa a la imagen. La vida del més alla es esta
vida, vista en el espejo de la fantasia: es la ima-



gen encantadora; es, en el sentido de la religion,
la imagen original de esta vida; esta vida real
s6lo es un vago resplandor de aquella vida es-
piritual y figurada. La otra vida es esta vida
embellecida. El embellecimiento, la mejora,
supone un reproche, un descontento. Pero este
reproche es so6lo superficial. No rechazo el obje-
to, sélo que asi como es, no me gusta; rechazo
s6lo las cualidades, no el objeto mismo, de lo
contrario insistiria en su destruccion. Una casa
gue no me gusta de ninguna manera, la hago
demoler y no embellecer. La fe en la otra vida
renace a este mundo y no a su esencia: solo que
asi como es no le agrada. La alegria gusta a los
gue creen en la otra vida -;quién no sentiria la
alegria como algo verdadero, como algo esen-
cial?- Pero no le gusta que aqui, después de la
alegria, sigan sentimientos contrarios, que la
alegria aqui sea transitoria. Por eso coloca tam-
bién la alegria en la otra vida, pero como una
alegria eterna, ininterrumpida y divina -por eso
la otra vida es para él una vida de alegria-, asi



como aqui coloca la alegria en Dios; pero Dios
no es otra cosa que la eterna, ininterrumpida
alegria que constituye su esencia. La individua-
lidad también le gusta al hombre que cree en la
otra vida, pero no la individualidad cargada
con instintos objetivos. Por eso también se lleva
la individualidad, pero la individualidad pura
y absolutamente subjetiva. Fuera de eso le gus-
ta la luz y no la pesadez, porque el individuo le
parece ser una restriccion, no la noche, porque
en ella el hombre obedece a la naturaleza. En
cambio, alli hay luz sin pesadez, sin noche; lo
puro e inmaculado no interrumpido.

Asi como el hombre, al alejarse de si
mismo, vuelve en Dios siempre hacia si mismo,
asi como gira siempre en torno de si mismo, asi
el hombre vuelve también en la lejania de esta
vida, finalmente, siempre a ella misma. Cuanto
mé&s Dios en un principio parece un ser extra-
humano, sobrehumano, tanto mas humano se
presenta en el transcurso del desarrollo de la



religion o al final. De la misma manera: cuanto
mas sobrenatural en un principio o contempla-
da desde la lejania, aparece la vida celestial,
tanto més se ve contemplada en la cercania, 0
sea, finalmente, la unidad de la vida celestial
con la vida natural; una unidad que al fin y al
cabo se extiende hasta la carne, hasta el cuerpo.
Por lo pronto se trata de una separacion del
alma del cuerpo, asi como en la contemplacion
de Dios se separa la esencia del individuo; el
individuo muere de una muerte espiritual, el
cuerpo muerto que queda es el individuo
humano; el alma que se ha separado, es Dios,
pero la separacion del alma del cuerpo, de la
esencia del individuo, de Dios del hombre, de-
be ser anulada. Cualquier separacion de cosas
gue pertenecen unas a otras, es dolorosa. El
alma anhela la parte perdida, tiene nostalgia
hacia el cuerpo, asi como Dios, que es el alma
difunta, tiene deseo hacia el hombre real. Por
eso asi como Dios se convierte en hombre, asi el
hombre retorna a su cuerpo, y ahora la comple-



ta unidad de la vida del mas alla y de esta vida
ha sido restablecida. Por cierto es este nuevo
cuerpo un cuerpo luminoso, glorificado, de
maravillas, pero -y ésta es la cosa principal-, es
otro cuerpo y sin embargo, el mismo. De igual
manera Dios es también un ser distinto y sin
embargo el mismo ser que el otro. Volvemos
aqui al concepto del milagro que retne cosas
gue se contradicen. El cuerpo en estado natural
es un cuerpo de la fantasia, pero, por eso mis-
mo es un cuerpo que satisface al sentimiento
del hombre, porque es un cuerpo que no le mo-
lesta, un cuerpo puramente subjetivo. La fe en
la otra vida no es otra cosa que la fe en la ver-
dad de la fantasia, asi como la creencia en Dios
es la creencia en la verdad y la infinidad del
sentimiento humano. O: asi como la creencia en
Dios solo es la fe en la esencia abstracta del
hombre, asi la creencia en la otra vida sélo es la
fe en esta vida abstracta.



Pero el contenido de la otra vida es la feli-
cidad, la felicidad eterna de la personalidad,
gue aqui existe limitada y restringida por la
naturaleza. Por eso la fe en la otra vida es la fe
en la liberacion de la subjetividad, de las res-
tricciones de la naturaleza, luego la creencia en
la eternidad e infinidad de la personalidad,
pero no en su concepto especifico, que se re-
nueva en individuos cada vez nuevos, Sino en
los individuos ya existentes: en conclusion: es
la creencia del hombre en si mismo. Pero la fe
en el reino del cielo es idéntica con la fe de Dios
-el contenido de ambas es el mismo-, Dios es la
personalidad pura, absoluta y libre de toda
clase de restricciones naturales: él es lisa y lla-
namente lo que los individuos humanos sélo
deben ser y seran -la fe en Dios es por tanto la
fe del hombre en la infinidad y la verdad de su
propia esencia-; la esencia divina es la esencia
humana, es la esencia subjetivamente humana
en su libertad e ilimitacion absolutas. Con esto
hemos cumplido nuestro objetivo esencial.



Hemos reducido la esencia de Dios extra mun-
dial, sobrenatural y sobrehumana a los compo-
nentes de la esencia humana, por ser sus partes
constitutivas y fundamentales. Al final hemos
vuelto al principio. EI hombre es el comienzo
de la religion, el hombre es el centro de la reli-
gion, el hombre es el fin de la religion.

SEGUNDA PARTE

LA ESENCIA FALSA, O SEA TEOLOGI-
CA, DE LARELIGION

CAPITULO VIGECIMO
El punto de vista esencial de la religion

El punto de vista esencial de la religion es
el punto practico, es decir, el subjetivo. El obje-
to de la religién es el bienestar, la salvacion, la
beatitud del hombre; la relacion que existe en-
tre el hombre y Dios no es otra cosa que la rela-
ciébn que hay entre el hombre y su felicidad:



Dios es la salvacion realizada del alma, o sea, el
poder ilimitado de realizar la salvacion y la
felicidad del hombre. La religion cristiana se
distingue, especialmente, por eso de todas las
religiones, porque ninguna ha recalcado tanto
como ella la necesidad de la salvacién del hom-
bre. Por eso no se llama tampoco una doctrina
de Dios, sino una doctrina de salvacion. Pero
esta salvacion no es mundana, no es felicidad y
bienestar terrestres. Al contrario: los cristianos
maés profundos y verdaderos han dicho que la
felicidad terrestre aleja al hombre de Dios, y
afirman que en cambio las desgracias, los su-
frimientos, las enfermedades, llevan al hombre
nuevamente a Dios y que por tanto sélo esas
desgracias son apropiadas para el cristianismo.
¢Por qué? Contesto: Porque en la desgracia, el
hombre s6lo piensa en una forma préactica y
subjetiva, porque en la desgracia sélo se dirige
al Unico que es necesario para él, porque en la
desgracia se siente a Dios como una necesidad
del hombre. El placer y la alegria distraen al



hombre, la desgracia y el dolor lo contraen. En
el dolor niega el hombre la verdad del mundo;
todas las cosas que encantan a la fantasia del
artista y a la inteligencia del pensador pierden
su encanto y su poder para él. El se hunde en si
mismo, en sus sentimientos. Este sentimiento
abismado en si mismo y concentrado en si
mismo, este sentimiento que soélo se tranquiliza
en si mismo, que niega el mundo y que so6lo
guiere un mundo y una naturaleza ideales, pe-
ro un hombre real, ese sentimiento que solo
conoce una necesidad intrinseca y necesaria de
salvacion, este sentimiento, digo, es Dios. Dios,
como Dios, Dios, como objeto de la religion que
y s6lo asi como este objeto es Dios; pues es Dios
sin sentido de su nhombre propio, ni en el senti-
do de un ser general y metafisico. Dios es esen-
cialmente un objeto de la religion, no de la filo-
sofia; es un objeto del sentimiento, no de la
razon; es un objeto de la necesidad del corazon,
no de la libertad del pensamiento; en una pala-
bra, es un objeto, es un ser que no expresa la



esencia desde el punto de vista tedrico sino
desde el punto de vista practico.

La religiéon liga sus doctrinas con maldi-
cion y bendicién, con condenacion y beatitud.
Feliz el que cree; infeliz, perdido y condenado
quien no cree. Luego, no apela a la razon sino al
sentimiento, al instinto de felicidad, a los efec-
tos de temor y de esperanza. No se coloca en un
punto de vista tedrico; de lo contrario, deberia
tener la libertad de expresar sus doctrinas sin
deducir de ellas consecuencias practicas, sin
obligar a la fe por decir asi; porque cuando se
dice, estoy condenado si no creo, significa esto
una ligera obligacion de la conciencia a aceptar
la fe; el temor del infierno me obliga a creer.
Aun si mi fe, en su principio, fuera libre -el
miedo se mezcla siempre con esta fe-, mi sen-
timiento estd en algiin modo cohibido; la duda,
el principio de toda libertad teérica, me parece
un crimen. Pero el concepto supremo, el ser
supremo de la religién, es Dios, luego es el cri-



men méaximo la duda en Dios, y més aun la
duda de que Dios existe. Pero lo que no me
atrevo a dudar, lo que no puedo dudar sin sen-
tirme intranquilizado en mi alma, sin acusarme
de una culpa, no es tampoco ninguna cosa de la
teoria sino de la conciencia, no es cuestion de la
razoén sino del sentimiento. Pero dado que el
punto de vista préactico o subjetivo es el Unico
punto de vista de la religion, y dado que en
consecuencia s6lo considerase como hombre
integro y capaz aquel que obra segun sus fina-
lidades conscientes, ya sean fisicas, ya morales
y que contempla este mundo sélo en relacién
con estos objetos y necesidades pero no en si,
todo lo que se halla detras de esta conciencia
practica, y que forma el objeto esencial de la
teoria -digo de la teoria en su sentido mas ori-
ginal y mas general, o sea en el sentido de la
contemplacion y experiencia objetiva, de la
razon y de la ciencia en general -cae para la
religion fuera del hombre y fuera de la natura-
leza para parar en un ser especialmente perso-



nal. Todo lo que es bueno, principalmente s6lo
aquello que mueve al hombre quiera o no quie-
ra, que no esté ligado a intenciones y proposi-
ciones, que pasa los limites de la conciencia
practica, viene de Dios; en cambio, todo lo ma-
lo, principalmente sélo aquello que sobresalta
al hombre quiera o no quiera en sus intenciones
morales y religiosas, arrastrandolo con fuerza
terrible, viene del diablo. Para conocer la esen-
cia de la religion se precisa conocer al diablo, a
Satan, a los demonios. No se puede omitir estas
cosas sin mutilar forzosamente la religion. Las
gracias y sus efectos forman el contraste de los
efectos del diablo. Asi como los instintos arbi-
trarios y sensuales que provienen de la profun-
didad de la naturaleza y como todos los feno-
menos para la religiéon inexplicables del mal
moral y fisico -ya sea real, ya sea imaginario-
aparecen a la religiéon como efectos del ser ma-
lo, asi le parecen a ellos también necesariamen-
te todos los movimientos arbitrarios del entu-
siasmo y del encanto como efectos del ser bue-



no, de Dios, del Espiritu Santo o de las gracias.
De ahi la arbitrariedad de las gracias, la queja
de los piadosos de que la gracia tan pronto los
beatifica y recrea, como tan pronto los abando-
na y rechaza. La vida y la esencia de la gracia
son también la vida y la esencia del sentimien-
to. En efecto, el sentimiento es el paréclito de
los cristianos. Y los momentos sin sentimiento
ni entusiasmo, carecen de gracia divina.

Con respecto a la vida interior, la Gracia
puede definirse también como el genio religio-
S0: pero con respecto a la vida exterior, como la
casualidad religiosa. EI hombre es bueno o ma-
lo no solamente por si mismo, por su propia
fuerza, por su voluntad, sino también debido a
una cantidad de determinaciones secretas y
manifiestas, que, dado el hecho de no tener
ningun carécter de necesidad absoluta o fisica,
son atribuidas por nosotros, como dice Federico
el Grande, a su Majestad la Casualidad. La Gracia
Divina es la fuerza mistificada de la casualidad.



Aqui tenemos nuevamente la confirmacion de
lo que hemos conocido como una ley esencial
de la religion. La religidon niega, rechaza la ca-
sualidad, haciendo todo dependiente de Dios,
explicando todo por él: pero sélo niega la ca-
sualidad aparentemente; pues la coloca en la
arbitrariedad divina. En efecto, la voluntad
divina, que por razones inconcebibles (dicho
claramente y sin rodeos, por una arbitrariedad abso-
luta y sin fundamento ni causa), por capricho di-
vino predestina a unos al mal, a la perdicion, a
la desgracia, mientras que a otros los determina
al bien, a la salvacion, a la felicidad eterna, no
tiene ninguna caracteristica efectiva que la se-
pare del poder de Su Majestad la Casualidad. El
secreto de la ilusion por la Gracia Divina es, por
lo tanto, el secreto o el misticismo de la casuali-
dad. Digo el misticismo de la casualidad, por-
gue, en efecto, es la casualidad un misterio,
aunque sea despreciada e ignorada por nuestra
filosofia religiosa especulativa, que debido a los
misterios ilusorios del ser absoluto, es decir, de



la teologia, ha olvidado los verdaderos miste-
rios del pensamiento y de la vida, y por eso
también, debido al misterio de la gracia divina,
el misterio profano de la casualidad.

Pero volvamos a nuestro argumento. El
diablo es lo negativo, lo malo, lo que proviene
de la esencia, no de la voluntad. DIOS, en cam-
bio, es lo positivo, lo bueno que proviene de la
esencia, pero no de la voluntad consciente -el
diablo es lo malo involuntario, inexplicable,
Dios lo bueno, involuntario e inexplicable. Am-
bos tienen la misma fuente- sélo la cualidad es
diferente u opuesta. Por eso también estaba
ligado, hasta en nuestros tiempos modernos, a
la creencia en el diablo en lo mas intimo con la
creencia en Dios, de modo que la negacion del
diablo equivalia a la negacion de Dios. No sin
causa; porque si se empieza a derivar los fen6-
menos del mal de causas naturales, se empieza
también, al mismo tiempo a derivar los fen6-
menos del bien y de lo divino de la naturaleza



de las cosas y no de un ser sobrenatural, y fi-
nalmente, se llega a negar a Dios enteramente,
0 por lo menos a creer en otro Dios distinto del
de la religion, o lo que es méas comun, la divini-
dad se convierte en un ser inactivo, cuya exis-
tencia equivale a la no existencia, porgque ya no
se ocupa activamente de la vida de los hombres
y s6lo est4 por encima del mundo como su
principio, como su primera causa, la prima cau-
sa. Dios ha creado el mundo. Esto es lo Unico
gue queda entonces de Dios. El ser perfecto es
aqui necesario; porque desde entonces, el
mundo corre como una maquina. La parte adi-
cional: Dios crea siempre, crea hoy todavia,
s6lo es un agregado de una reflexion extrinseca;
el ser perfecto expresa aqui completamente el
sentido religioso, porque el espiritu de la reli-
gion es aniquilado cuando la actividad de Dios
se ha convertido en algo perfecto. Otra cosa es
si la conciencia verdaderamente religiosa dice:
el perfecto es hoy todavia un presente: porque



entonces hay un sentido legal, de reflexion,
porgue Dios es aqui un Dios activo.

La religion se destruye donde entre Dios
y el hombre se intercala la presentacion del
mundo, de las llamadas causas intermedias. Pues
entonces se ha introducido un ser extrafo, el
principio de la inteligencia; la paz esta rota, la
armonia de la religién que sélo existe en la rela-
cion inmediata del hombre con Dios, ha
desaparecido. La causa intermedia es una capi-
tulacion de la inteligencia incrédula al corazon
creyente. Por cierto, Dios obra también de
acuerdo con la religién, mediante otras cosas y
seres sobre el hombre. Pero Dios es finalmente
la Unica causa, el Unico ser que obray actta. Lo
gue te hace otra persona, en el sentido de la
religion, no lo hace ella sino Dios; la otra perso-
na solo es la apariencia, el medio, el vehiculo,
no la causa. Pero la causa intermedia no es ni
carne ni pescado, es una cosa intermedia entre
un ser independiente y dependiente. Dios da el



primer impulso; pero entonces la causa inter-
media obra por si misma. La religién no sabe
de por si nada de la existencia de las causas
intermedias; esta existencia es mas bien una
piedra de toque para ella; porque es precisa-
mente el imperio de las causas intermedias, el
mundo sensitivo, la naturaleza la que separa al
hombre de Dios; aunque Dios, por ser un Dios
real, es a su vez también un ser sensitivo. Por
eso cree la religion que esa pared divisoria un
dia va a caer. Un dia no habra ninguna natura-
leza, ninguna materia, ningun cuerpo, por lo
menos no habra ningun cuerpo que separe al
hombre de Dios; un dia habra solamente Dios y
el alma piadosa. La religién tiene, debido a la
contemplacion natural, es decir, no religiosa,
conocimiento de la existencia de las cosas in-
termedias, o sea de las cosas que se encuentran
entre Dios y el hombre; pero esta contempla-
cién la destruye en seguida haciendo de los
efectos de la naturaleza efectos de Dios. A esta
idea religiosa contradice naturalmente la inteli-



gencia y la percepcion que concede a las cosas
naturales una verdadera actividad indepen-
diente. Y esta contradiccion que hay entre la
contemplacion natural y religiosa, la resuelve la
religion precisamente haciendo de la eficacia
innegable de las cosas, una eficacia de Dios
mediante aquellas cosas. Entonces la esencia y
la cosa principal es aqui Dios, la cosa secunda-
ria y la no esencial es el mundo. Por el contra-
rio, cuando se atribuye una actividad indepen-
diente a las cosas intermedias, cuando se las
emancipa, por decir asi, entonces el caso es al
revés: la naturaleza es la esencia y Dios la no
esencia. El mundo es independiente en su exis-
tencia; sélo en su principio depende todavia.
Dios es aqui s6lo un ser hipotético y derivado,
proveniente de la necesidad de la inteligencia
limitada, para la cual la existencia del mundo
gue representa una maquina confeccionada por
Dios, no es aplicable sin un principio automo-
tor; pero ya no es una esencia original y absolu-
tamente necesaria. Dios no existe por si mismo,



sino porque el mundo existe y solo tiene senti-
do como primera causa de la maquina mundial.
El hombre de inteligencia limitada se escanda-
liza ante una existencia original e independien-
te del mundo porgue sélo la contempla desde
el punto de vista subjetivamente practico, sélo
en su vulgaridad, s6lo como maquina de
herramientas, no en su majestad y gloria, no
como cosmos. El se objetiva, es esa piedra de
toque de su pensamiento fuera de si como la
causa primordial que ha lanzado a este mundo
a la existencia con el objeto de que marche eter-
namente al igual que la materia puesta en mo-
vimiento por un empuje matematico; es decir,
el hombre se imagina un origen mecénico del
mundo. Una méquina debe tener un principio;
esto lo dice su concepto; pero no tiene el movi-
miento en si.

Toda cosmogonia religiosa y especulativa
es tautologia y esto lo veremos también en el
siguiente ejemplo. En la cosmogonia el hombre



declara o sélo realiza el concepto que tiene del
mundo; él dice aqui lo mismo que manifiesta
del mundo en otras oportunidades. Asi dice en
la cosmogonia: si el mundo es una méaquina,
entonces se comprende que no se ha hecho por
si mismo, sino que ha sido creado, es decir, que
tiene una causa mecanica. En esto coincide, en
efecto, la conciencia religiosa con la conciencia
mecénica, pues también para esta conciencia
mecénica el mundo es sélo un artificio, un pro-
ducto de la voluntad. Pero s6lo coinciden en un
momento, en el momento de la creacion; cuan-
do esta creacion es un solo acto, ha pasado, ha
pasado también la armonia. EI mecénico necesi-
ta de Dios s6lo para hacer el mundo; una vez
hecho el mundo abandoné a Dios y goza de
corazon de su independencia teistica. En cam-
bio, la religion sélo hace hacer el mundo para
mantener siempre la conciencia de su nulidad,
de su dependencia de Dios. La creacion es para
el mecénico el altimo hilo que lo liga a la reli-
gion; la religion para la cual la importancia del



mundo es una verdad presente (pues toda la
fuerza y actividad es para ella fuerza y activi-
dad de Dios), es para €l sélo una reminiscencia
de la juventud, la no existencia del mundo
-pues al principio, antes de la creacion, no
habia ningn mundo, era Dios solo- en la le-
jania, en el pasado; mientras que la autonomia
del mundo, que embarga todo su pensamiento
y toda su reflexion, impresiona sobre él con el
poder de la presencia. EI mecénico interrumpe
y acorta la actividad de Dios por la actividad
del mundo. Dios tiene para él todavia un dere-
cho histérico, pero este derecho contradice al
derecho de su naturaleza; por eso limita, en
cuanto sea posible, ese derecho correspondiente
a Dios, para obtener un campo mas amplio pa-
ra sus causas naturales.

La creacion, en el sentido del mecéanico,
tiene la misma suerte que los milagros; porgque
también reconoce a éstos ya que una sola vez
existen, por lo menos en la opinion religiosa.



Pero -si se prescinde del hecho de que él consi-
dere a los milagros como algo natural, como
algo mecénico-, para los milagros s6lo pueden
concebirse, si se los coloca en el pasado; porque
para el presente los rechaza. Cuando alguien no
cree en alguna doctrina por voluntad propia,
cuando solo cree porque esa doctrina es creida
generalmente, o sea por los demas o, porque,
por una razon cualquiera debe ser creida, en
una palabra, cuando la fe intrinsecamente ya no
existe, entonces se coloca también extrinseca-
mente el objeto de la fe en el pasado. De esta
forma la incredulidad se desahoga; pero a la
vez concede a la fe por lo menos un derecho
historico. El pasado es entonces el punto inter-
medio entre la fe y la incredulidad; creo, efecti-
vamente, en milagros, pero no en milagros que
actualmente suceden, sino que han sucedido
alguna vez y que felizmente ya pertenecen a los
pluscuamperfectos. Lo mismo sucede aqui. La
creacion es un acto o un afecto de Dios inme-
diato, un milagro; porque no habia nada fuera



de Dios. En la representacion de la creacion el
hombre pasa por encima del mundo, prescinde
de él; se presenta en el momento de la creacion
corno algo no existente, luego se quita de por
medio lo que hay entre Dios y él, y se pone en
contacto inmediato con Dios. Pero el mecanico
se asusta de ese contacto inmediato con la divi-
nidad, por eso hace del presente en seguida un
perfecto; intercala millares de afos entre su
contemplacion natural, fisica, y la idea de una
actividad de Dios.

Por eso, en el sentido de religion, es solo
Dios la causa de todos los afectos buenos y po-
sitivos. Dios es la ultima pero también la Unica
causa y con ella contesta a todas las preguntas
de la teoria o de la inteligencia, 0 més bien las
rechaza: pues la religion contesta todas las pre-
guntas con un no; da una contestacion que es lo
mismo que ninguna, todas las diferentes pre-
guntas, las liquida siempre con la misma con-
testacion, haciendo de todas las actividades de



la naturaleza, actividades inmediatas de Dios,
actividades de un ser extra o sobrenatural y
personal. Dios es el concepto que sustituye la
deficiencia de la teoria. Es la explicacion de lo
inexplicable; pero esta explicacién no explica
nada porque debe explicar todo sin distincion
ninguna -Dios es la noche de la teoria que sin
embargo aclara al sentimiento por el hecho de
gue falta la medida de la oscuridad, que es la
luz de la inteligencia- Dios es el no saber, el que
resuelve todas las dudas porque las destruye a
todas; lo sabe todo porque no sabe nada en
concreto, porque todas las cosas que impresio-
nan a la inteligencia, desaparecen ante la reli-
gion, pierden su individualidad, son una nada
comparadas con el poder divino. La noche es la
madre de la religion.

El acto esencial de la religion con el cual
pone en préactica lo que nosotros designamos
como Su esencia, es la oracion. La oracion es
omnipotente. Todo lo que el hombre piadoso



anhela en la oracion, lo cumple Dios. Pero no
ruega solamente por cosas espirituales, pide
también cosas que estan fuera de él, que estan
en poder de la naturaleza, un poder que él pre-
cisamente quiere vencer mediante la oracion; la
oracion busca un medio sobrenatural para al-
canzar finalidades de por si naturales. Dios no
es para él la causa remota, primaria, sino la
causa inmediata y proxima, mas préxima que
todas las actividades naturales. Todas las fuer-
zas llamadas fuerzas intermediarias y causas in-
termediarias son para él, cuando reza, una nada;
si significaran algo para él, el poder y la inten-
sidad de la oracién fracasarian. Méas bien no
existen para €l; de lo contrario sélo buscara su
objeto mediante un camino intermedio. Pero él
guiere una ayuda inmediata. El la busca en la
oracion, en la certidumbre de que mediante la
oracion él puede hacer mucho mas que por
medio de cualquier esfuerzo y actividad de la
naturaleza y de la razén, convencido de que la
oracion tiene fuerzas sobrehumanas y sobrena-



turales. Pero en la oracion él se dirige inmedia-
tamente a Dios. Por eso, Dios es para él la causa
inmediata, la oracion cumplida, el poder que
realiza la oracion. Pero un efecto inmediato de
Dios es un milagro -por tanto el milagro es una
parte esencial en la conviccion de la religién. La
religion lo explica todo de una manera maravi-
llosa. El hecho de que no siempre se producen
milagros, se comprende, por si solo, de la mis-
ma manera como se comprende el hecho de
gue el hombre no reza siempre. Pero este hecho
de que no siempre se producen milagros, esta
basado en causas ajenas a la esencia de la reli-
gion, en la conviccion natural o sensitiva. En
cambio, donde empieza la religion, empieza el
milagro. Cada oracion verdadera es un milagro,
es un acto de fuerzas sobrenaturales. El milagro
exterior s6lo hace visibles los milagros interio-
res, es decir, que en él s6lo se manifiesta en
tiempo y lugar, como un hecho especial, lo que
de por si esta fundado en la conviccion religio-
sa; es decir, que Dios es la causa sobrenatural e



inmediata de todas las cosas. El milagro real
solo es una expresion afectiva de la religion --es
un momento de excitacion. Los milagros solo se
producen en casos extraordinarios, cuando el
alma esté excitada-; por eso hay también mila-
gros de la ira. Con solo sangre fria no se produ-
ce ningun milagro. Pero precisamente en el
afecto manifiéstese el alma. EI hombre tampoco
reza siempre con el mismo calor e intensidad.
Semejantes oraciones carecen por eso mismo de
éxito. Pero sélo la oracion afectiva manifiesta la
esencia de la oracion. Se reza cuando se consi-
dera que la oracién de por si es un poder santo,
una fuerza divina. Lo mismo puede decirse
también con respecto al milagro. Los milagros
se producen -no importa si son pocos 0 mu-
chos- donde la base es una conviccion afectiva.
Pero el milagro no es ninguna conviccion teori-
ca del mundo o de la naturaleza; el milagro
satisface a las necesidades précticas, pero en
contradiccion con las leyes, que se imponen a la
razon; en el milagro el hombre somete la natu-



raleza a sus finalidades como si ella fuera una
existencia nula; el milagro es el grado mas alto
del egoismo espiritual o religioso: en el milagro
todas las cosas estan al servicio del hombre que
sufre. De ahi se comprende que la concepcion
esencial de la religion, desde el punto de vista
practico y subjetivo, es la conviccion de que
Dios -porque la esencia del poder sobrenatural
es idéntica con la esencia de Dios -es un ser
practico o subjetivo, pero un ser que sustituye
la deficiencia y la necesidad de la contempla-
cion tedrica. Luego, no es ningln objeto del
pensamiento o de la inteligencia, como tampo-
co lo es el milagro, el cual debe su origen sélo a
la ausencia del pensamiento. Si yo aceptara el
punto de vista del pensamiento, de la investi-
gacion, de la teoria, donde considero todas las
cosas en si mismas y en relacién a ellas mismas,
desaparece en la nada aquella esencia que hace
milagros, y en la nada el milagro -se compren-
de el milagro religioso, que es absolutamente
diferente del milagro natural- aunque siempre



se confunden ambas cosas para ofuscar la inte-
ligencia a fin de que introduzca, bajo la apa-
riencia de una cosa natural, el milagro religioso
en el imperio de la razén.

Pero precisamente porque la religion no
sabe nada de este punto de vista, de la esencia
de la teoria, por eso, la verdadera y general
esencia de la naturaleza y de la humanidad,
gue para ella es oculta y que solo el ojo tedrico
ve, se transforma en una esencia distinta, mila-
grosa y sobrenatural -transforméandose el con-
cepto de la especie en el concepto de Dios, que
a su vez es una esencia individual, pero que se
distingue de los individuos humanos por el
hecho de que posee cualidades en una medida
gue es propia a la especie. Por eso en la religion
el hombre exterioriza su esencia fuera de si,
contemplando su propia esencia como si fuera
otra; y lo es necesariamente porgue la esencia
de la teoria esta fuera de él, porque toda su
esencia consciente se transforma en subjetivi-



dad practica. Dios es su otro yo, su otra mitad
perdida; en Dios €l se completa; en Dios recién
es un hombre perfecto. Dios es para él una ne-
cesidad; algo le falta sin que sepa qué es lo que
le falta -Dios es aquello que le falta. Dios es
para él indispensable; Dios pertenece a su esen-
cia. El mundo es una nada para la religion -el
mundo que no es otra cosa sino el concepto de
la realidad, manifiesta en su gloria sélo la
teoria; las alegrias tedricas son las alegrias mas
bellas y més espirituales de la vida; pero la reli-
gion no sabe nada de la alegria del pensador,
nada de las alegrias del investigador, nada de
las alegrias del artista. Le falta la concepcién
del universo, la concepcion de lo que es real-
mente infinito, la conciencia de la especie. S6lo
en Dios completa su deficiencia de la vida, la
falta de un contenido esencial que la vida real
ofrece, en forma abundante, a la concepcion
natural. Dios es para ella el sustituto del mun-
do perdido. Dios es para ella la pura concep-
cion, la vida.



La concepcion préctica es una concepcion
sucia, porque esta manchada por el egoismo.
En efecto, yo s6lo tengo relacion con una cosa
gue considero desde el punto de vista practico,
por razones egoistas. Esta concepcion no satis-
face, porque el objeto no es un objeto adecuado
para mi. Por el contrario, la concepcién tedrica
es una concepcion alegre, que se satisface, que
es feliz, porque, en ella el objeto es un objeto
del amor y de la oracion; el objeto irradia en la
luz de la libre inteligencia admirablemente,
como un diamante, transparente como un cris-
tal de roca; la concepcion de la teoria es una
concepcidn estética; en cambio, la concepcion
practica es inestética. Por eso la religion com-
pleta la falta de una concepcion estética en la
idea de Dios. Para ella el mundo es una nada en
si misma, y la contemplacion y la admiracion
del mundo significa idolatria; porque el mundo
es para ella s6lo una cosa artificial. Por eso Dios
es para ella una concepcién pura, no manchada,
es decir una concepcion tedrica o estética. Dios



es el objeto con el cual el hombre religioso tiene
una relacion objetiva; en Dios existe para él el
objeto que tiene interés por si mismo. Dios es el
objeto de si mismo. Por eso Dios tiene para la
religion el significado que el objeto tiene en
general para la teoria. La esencia general de la
teoria es para la religion una esencia especial.

CAPITULO VIGECIMO PRIMERO
La contradiccién en la existencia de Dios

La religion es el comportamiento del
hombre frente a su propio ser -en esto se basa
su verdad y su fuerza saludable y moral-, pero
a su propio ser no como si fuera el suyo, sino
como si fuera de otro ser distinto de él y hasta
contrario a €él- y en ello esta fundada su falta de
verdad, su limite, su contradiccién con la razén
y la moral, de ello proviene la fuente perniciosa
del fanatismo religioso, de alli sale el principio
supremo metafisico de los sacrificios humanos;
en una palabra: ahi se forma la base de todas



las atrocidades, de las horrorosas escenas en la
tragedia de la historia de las religiones.

La concepcién del ser humano como de
otro ser que existe para si es, en cambio, en el
concepto original de la religién, una concepcion
arbitraria, infantil, ingenua, es decir, una con-
cepcion que tanto diferencia a Dios del hombre
como lo identifica con él. Pero cuando la reli-
gion, con los afos y en los afios adquiere mas
inteligencia, cuando dentro de la religion se
despierta la reflexién sobre la religion, la con-
ciencia de la unidad del ser divino con el ser
humano, en una palabra, cuando la religién se
convierte en teologia, la diferencia entre Dios y
el hombre, que en un principio era arbitraria e
innocua, se convierte en una diferencia estu-
diada y deliberada, que no tiene otro objeto que
sacar de la conciencia esta unidad ya arraigada
en ella.

Por eso cuanto més cerca estd una reli-
gion a su origen, cuando mas verdadera y mas



sincera es, tanto menos oculta su esencia. Es
decir, en el origen de la religiéon no hay ninguna
diferencia cualitativa o esencial entre Dios vy el
hombre. Y en esta identidad el hombre religio-
so no se ofende, porque su inteligencia esta
todavia en armonia con su religion. De este
modo Jehova en el antiguo judaismo solo era
un ser distinto del individuo humano exclusi-
vamente por el modo de su existencia; pero
cualitativamente, segun su esencia interior, era
absolutamente idéntico a los hombres, tenia las
mismas pasiones, las mismas cualidades
humanas y hasta corporales. Recién en el ju-
daismo posterior, se separaba en forma decisiva
a Jehova del hombre y se empleaba la alegoria
para dar a los antropopatismos otro sentido del
gue tenian en un principio. Lo mismo sucedi6
también en el cristianismo. En los documentos
mas antiguos de esta religion, la divinidad de
Cristo no se encuentra expresada en forma tan
decisiva como posteriormente. Especialmente
en los escritos de San Pablo, Cristo es un ser



subordinado a Dios, que se encuentra entre el
cielo y la tierra, entre Dios y el hombre, un ser
indeterminado y vago -el primero de los ange-
les, el hijo mayor, pero sin embargo un ser
creado; si se quiere también génito, pero en este
caso también los &ngeles y hasta los hombres
no son creados, sino génitos, porque Dios es
también su padre. La Iglesia identifica a Cristo
expresamente con Dios, haciendo de él un obje-
to de Dios exclusivo, determinando su diferen-
cia de los hombres y &dngeles y ddndole de este
modo el monopolio de un ser eterno no creado.
El primer caso de la manera como la reflexion
sobre la religion, o sea la teologia, convierte el
ser divino en otro ser distinto del hombre, es la
existencia de Dios, a la que se hace objeto de
una prueba formal. Las pruebas de la existencia
de Dios han sido declaradas contrarias a la
esencia de la religion. Lo son; pero sélo segun
la forma de prueba. La religion representa in-
mediatamente la esencia intrinseca del hombre,
como si fuera una esencia diferente y objetiva.



Y la prueba no quiere otra cosa sino demostrar
que la religién tiene razon. El ser mas perfecto
es aquel por encima del cual no puede imagi-
narse ningun otro. Dios es el ser supremo que
el hombre puede pensar e imaginarse. Esta
premisa de la prueba ontolégica, o sea de la
prueba maés interesante, porque procede de un
punto de vista interior, expresa la esencia
intrinseca y mas secreta de la religién. Aquella
gue constituye el limite esencial de su inteli-
gencia, de su alma, de su modo de pensar,
aquello es para él Dios -el ser por encima del
cual no puede pensarse ningun ser superior.
Pero este ser supremo no seria el supremo si no
existiera; porque, en tal caso, podriamos imagi-
narnos un ser méas alto, que tendria la ventaja
de existir; pero a esta ficcion el concepto del ser
supremo ya no da ningun lugar. La no existen-
cia es una deficiencia; la existencia, es perfec-
cion, felicidad, beatitud. A un ser al cual el
hombre da todo, y sacrifica todo lo que para él
es caro, querido, no puede tampoco negar el



bien y la felicidad de la existencia. Lo contra-
dictorio al sentido religioso s6lo consiste en que
la existencia se considera como una cosa sepa-
rada, imaginandose asi la apariencia de Dios
como si s6lo fuera un ser pensado, existente en
la imaginacion, una apariencia que, por lo de-
mas, en seguida es destruida; porque la prueba
demuestra precisamente que a Dios le compete
un ser diferente de la imaginacion, fuera del
hombre, del que piensa, un ser real, existente
en si.

La prueba se diferencia s6lo por eso de la
religion porque expresa y desarrolla el secreto
entimema de la religion mediante una deduc-
cién logica formal, diferenciando asi lo que la
religibn une inmediatamente, porque lo que
para la religion es lo mas sublime, o sea Dios,
no es para ella un pensamiento, sino verdad y
realidad inmediatas. Pero el hecho de que cada
religion hace también deducciones variadas, 1o
confiesa en su polémica con otras religiones.



Vosotros, los paganos, no habéis podido pues imagi-
naros cosa mas sublime que vuestros bajos deseos,
porque habiais caido en vuestras inclinaciones pe-
caminosas. Vuestros deseos descansan en una de-
duccidon cuyas premisas son vuestros instintos
sexuales y vuestras pasiones. Vosotros pensais de
esta manera: la vida més agradable es vivir libre-
mente seglin sus instintos y porque para vosotros tal
vida era la vida més acertada y més verdadera, la
convertisteis en vuestro Dios. Vuestro Dios era
vuestro instinto sexual, vuestro cielo sélo el espacio
libre de las pasiones limitadas por la vida civil y real.
Pero con respecto a si misma la religion no ad-
mite ninguna deduccion; porque el pensamien-
to supremo que puede concebir es su limite,
tiene para ella la fuerza de la necesidad, es para
ella no una idea sino una realidad inmediata.

Las pruebas de la existencia de Dios tie-
nen por objeto exteriorizar el interior y separa-
do del hombre. Por la existencia Dios se con-
vierte en un ser existente en si: Dios ya no es un
ser para nosotros, un ser para nuestra fe, nues-



tra alma, nuestra esencia, sino que es también
un ser para si mismo, un ser fuera de nosotros;
en una palabra, ya no es fe, alma pensamiento,
sino también una existencia real y diferente de
la fe, del alma, del pensamiento. Pero tal ser es
un ser sensitivo.

El concepto de la sensibilidad esta ya en
la expresion caracteristica de estar fuera de noso-
tros. La teologia sofistica por cierto no toma la
palabra estar fuera de nosotros en el sentido pro-
pio, sino que pone en su lugar la expresion in-
determinada de un ser independiente y diferen-
te de nosotros. Pero cuando aquel estar fuera de
nosotros solo es impropio, también lo es la exis-
tencia de Dios. Sin embargo, se trata precisa-
mente de una existencia en la inteligencia pro-
piamente dicha y la determinada, no ambigua,
expresion para ser diferente es preciso- ser o estar
fuera de nosotros.

Una existencia real y sensual es aquella
gue no depende de la determinacion de si mis-



mo, de mi actividad, sino por la cual soy de-
terminado sin quererlo, que existe aun cuando
YO no exista, no pienso en ella, no la siento.
Luego, la existencia de Dios deberia ser una
existencia sensitivamente determinada. Pero a
Dios no se le ve, no se le oye, se le siente. No
existe para mi si yo no existo para él; si yo no
creo o pienso en Dios, entonces Dios para mi no
existe. Luego solo existe en cuanto es pensado o
creido -no es necesario agregar: para mi. Luego
su existencia es una existencia real y a la vez
irreal. Para expresarla en forma més agradable
se dice: una existencia espiritual. Pero la exis-
tencia espiritual es precisamente s6lo una exis-
tencia pensada o creida. Luego, su existencia es
una cosa intermedia llena de contradicciones.
Con otras palabras: o es una existencia sensiti-
va, a la cual, sin embargo, faltan todas las de-
terminaciones de la sensibilidad- luego es una
existencia a sensitiva y sensitiva a la vez, una
existencia que contradice al concepto de la sen-
sibilidad, o es solamente una existencia vaga,



gue en el fondo es una existencia sensitiva,
porque para no hacer ver este fondo, se le qui-
tan todos los predicados de una existencia real
y sensual. Pero semejante existencia se contra-
dice.

Una consecuencia necesaria de esta con-
tradiccion es el ateismo. La existencia de Dios
tiene la esencia de una existencia empirica o
sensitiva, pero sin tener las caracteristicas de la
misma; es de por si un hecho de experiencia, y
sin embargo no es, en realidad, ningln objeto
de la experiencia. Ella misma exige del hombre
que él la busque en la realidad, llena la cabeza
con representaciones y producciones sensitivas;
pero, si éstas, por lo tanto, no son satisfechas,
encuentra que la experiencia esti en contradic-
cién con las producciones, con estas imagina-
ciones, y entonces se cree con derecho a negar
la existencia.

Como se sabe, Kant ha negado en su
Critica de las pruebas de la existencia de Dios



gue la existencia de Dios se pueda deducir por
via de la inteligencia. Kant no merecié por ello
el reproche que le hizo Hegel. Kant tenia mas
bien perfectamente razén: de un concepto no se
puede deducir la existencia. Sélo merece el re-
proche en cuanto queria decir algo especial y
hacer un reproche, por decir asi, a la inteligen-
cia. Pues se comprende por si mismo: La inteli-
gencia no puede convertir un objeto de ella en
un objeto de los sentidos. Mediante el pensa-
miento yo no puedo representar lo que pienso,
a la vez fuera de mi como una cosa sensitiva. La
prueba de la existencia de Dios pasa por enci-
ma de los limites de la inteligencia; es exacto;
pero en el mismo sentido en que la vista, el
oido y el olfato pasan por encima de los limites
de la inteligencia. Seria estupido reprochar a la
inteligencia el hecho de que no satisfaga una
exigencia que sélo puede pedirse a los sentidos.
La existencia real y empirica s6lo me la dan los
sentidos. Y la existencia con respecto a la cues-
tion de la existencia de Dios, no tiene el signifi-



cado de una realidad interna, de una verdad,
sino de una existencia formal, exterior, como es
propia a cada ser sensitivo que existe fuera del
hombre, independientemente de sus ideas o de
su espiritu.

Por eso la religion, en cuanto se funda en
la existencia de Dios como en una verdad
empirica y exterior, se convierte en una cosa
indiferente para el alma. Asi como en el culto
de lareligién, la ceremonia, el uso, el sacramen-
to, se convierten en objetos independientes, sin
espiritu, sin alma, asi también finalmente la
sola existencia de Dios, prescindiendo de las
cualidades internas, del contenido espiritual, se
convierte en la cosa principal de la religion.
Con tal que creas en Dios, crees que él existe, ya
estas salvado. Es indiferente si bajo el concepto
de este Dios te representas un ser bueno o un
monstruo, un Nerén o un Caligula, una imagen
de tu pasion, de tu venganza, de tu vanagloria,
esto es indiferente, lo principal es que no seas



ateista. La historia de la religion lo ha demos-
trado suficientemente. Si la existencia de Dios
en si mismo no se hubiera afirmado como una
verdad religiosa en las almas, jaméas se habria
llegado a esas vergonzosas, estupidas y horro-
rosas imaginaciones de Dios, que caracterizan
la historia de la religion y de la teologia. La
existencia de Dios era una cosa vulgar, exterior
y sin embargo a la vez santa. No es de admirar-
se, entonces, si sobre esta base sélo pueden
formarse las imaginaciones y representaciones
maés vulgares, barbaras e inconcebibles.

El ateismo se consideraba y se considera
hoy todavia como la negacion de todos los
principios morales, de todos los fundamentos
de nuestra vida: si Dios no existe, desaparece
toda la diferencia entre lo bueno y lo malo, la
virtud y el vicio. Luego, la diferencia so6lo existe
en la existencia de Dios, y la verdad de la vir-
tud ya no esta en si misma, sino fuera de ella.
Por cierto se relaciona con la existencia de Dios



la existencia de la virtud; pero no por una con-
viccion virtuosa del valor y del contenido de la
verdad. Al contrario: la creencia de Dios es con-
siderada como una condicidn necesaria de la
virtud, significa la creencia en la nulidad de la
virtud en si misma.

Es por lo deméas digno de notar que el
concepto de la existencia empirica de Dios re-
cién se ha formado en los tiempos modernos,
donde florecieron el empirismo y el materia-
lismo. Por cierto, ya en el sentido més sencillo y
mas original de la religién, Dios tiene una exis-
tencia empirica en un lugar alejado de la tierra.
Pero esta existencia no tiene todavia un signifi-
cado tan prosaico; la imaginacién identifica el
Dios externo con los sentimientos del hombre.
Es de por si la fuerza imaginativa, es el lugar
verdadero de una existencia ausente, no pre-
sente para los sentidos, pero sin embargo sensi-
tiva con la esencia. Solo la fantasia resuelve la
contradiccion entre una existencia a la vez sen-



sitiva y no sensitiva; solo la fantasia protege al
hombre contra el ateismo. En la imaginacion la
existencia tiene efectos sensitivos -la existencia
actila como un poder; y la imaginacion asocia a
la esencia de la existencia sensitiva también los
fendmenos de la misma. Donde la existencia de
Dios es una verdad viviente, una cosa de la
imaginacion, alli se cree también en apariciones
de Dios. En cambio, donde se extingue el foco
de la imaginacion religiosa, donde desaparecen
los efectos y los fenbmenos sensitivos, necesa-
riamente ligados a una existencia sensitiva, alli
se convierte en una existencia muerta, que se
contradice, y cae en los brazos de la negacion,
del ateismo.

La creencia en la existencia de Dios es la
fe en una existencia especial, distinta de la exis-
tencia del hombre y de la naturaleza. Una exis-
tencia especial solo puede manifestarse de una
manera especial. Esta fe es, por lo tanto, sélo
entonces una fe verdadera y viviente, si se cree



en efectos especiales, apariciones de Dios in-
mediatas y milagros. S6lo donde la creencia en
Dios se identifica con la creencia en el mundo, y
donde la creencia de Dios ya no es una creencia
especial, donde el ser general del mundo ocupa
todo el hombre, desaparece naturalmente tam-
bién la fe en los efectos y las apariciones de
Dios especiales. La fe en Dios se ha roto, ha
sufrido un naufragio para llegar a la fe en este
mundo, a los efectos naturales por ser ellos los
Unicos verdaderos. Asi como la creencia en los
milagros so6lo es una creencia en milagros pa-
sados e historicos, asi también la existencia de
Dios se convierte en historica y de por si ateisti-
ca.

CAPITULO VIGECIMO SEGUNDO
La contradiccidn en la revelacion de Dios

Del concepto de la existencia depende el
concepto de la revelacién de Dios. El acto tes-
timonial de la existencia, el certificado original



de que existe Dios, es la revelacion. Las pruebas
puramente subjetivas de la existencia de Dios,
son las pruebas racionales; la prueba objetiva,
la Gnica prueba de su existencia, es su revela-
cion. Dios habla al hombre -la revelacién es la
palabra de Dios-. Dios se manifiesta mediante
el lenguaje, mediante un tono que conmueve el
alma y que le da la certeza halagadora de que
Dios realmente existe. La palabra es el evange-
lio de la vida, el signo distintivo de la existencia
y de la no existencia. La fe revelada es el punto
culminante del objetivismo religioso. La clari-
dad subjetiva de la existencia de Dios se con-
vierte aqui en un hecho indudable, exterior e
historico. La existencia de Dios es ya de por si
como existencia, un ser exterior y empirico;
pero so6lo todavia un ser pensado, imaginado,
por eso, dudado -de ahi la aseveracion de que
todas las pruebas no dan una certeza satisfacto-
ria-; pero ese ser pensado he imaginado como
un ser real, como hecho, es la revelacién. Dios
se ha revelado, ha demostrado él mismo su



existencia. ¢Quién puede, por lo tanto, dudar
todavia? La certeza de la existencia reside para
mi en la certeza de la revelacién. Un Dios que
solo existe sin manifestarse, que sélo debido a
mi mismo existe para mi, solo es un Dios abs-
tracto, imaginario y subjetivo: sélo un Dios del
cual tengo conocimiento por él mismo que exis-
te realmente, es un Dios que actiia por si mis-
mo, un Dios objetivo. La creencia en la revela-
cién es la certeza inmediata del alma religiosa
de que existe aquello que cree, desea, se forja.
El alma religiosa no distingue entre lo subjetivo
y objetivo -no duda; no tiene los sentidos para
ver otras cosas, sino sélo para ver sus imagina-
ciones en calidad de seres que existen fuera de
ella misma. Pero el alma religiosa es una cosa
de por si tedrica, sumamente préctica; es un
asunto de conciencia- es un hecho. Hecho es
para ella s6lo lo que se convierte de un objeto
de la inteligencia en un objeto de la conciencia;
hecho es para ella lo que no puede ser criticado
ni tocado sin hacerse culpable de la blasfemia;



hecho es para ella lo que debe creerse incondi-
cionalmente. Pero el hecho es una fuerza sensi-
tiva, no es ninguna causa; el hecho es para la
inteligencia lo que una botella vacia es para la
sed. Vosotros filésofos alemanes de la religion
gue, con vuestra corta inteligencia, nos objetais
los hechos de la conciencia religiosa, para nar-
cotizar nuestra inteligencia y para convertirnos
en esclavos de vuestra creencia infantil ;no veis
gue los hechos son tan relativos, tan diferentes
como subjetivas son las representaciones de las
religiones? ;Acaso no eran los dioses del Olim-
po también hechos, que con su existencia de-
mostraron su realidad? ;Acaso no se conside-
raban también las historias milagrosas y ridicu-
las de los paganos como hechos? ;Acaso no
eran también los &ngeles y los demonios perso-
nas histéricas? ¢Acaso no han aparecido tam-
bién ellos en forma real? ;Acaso no ha hablado
realmente en aquel entonces la burra de  Ba-
laam? ;Acaso no han creido hasta los sabios
ilustrados del siglo XVIII en esa burra parlante



como en un milagro, por ejemplo, como en el
de la encarnacion o cualquier otro semejante a
éste? jOh filésofos grandes, estudiad de una
vez por todas y ante todo el lenguaje de la bu-
rra de Balaam! Sélo al ignorante suena extra-
flamente; pero os aseguro que al estudiar, este
lenguaje reconoceréis vuestro propio idioma
materno y encontraréis que esta burra ya hace
miles de afios ha divulgado los mas grandes
secretos de vuestra sabiduria especulativa.
Hecho, sefiores mios, es, para repetirles nue-
vamente, una imaginacion de cuya verdad no
se duda porque su objeto no es ningun asunto
de la teoria sino del sentimiento, que desea que
exista aquello que ella desea, que ella crea;
hecho es lo que esta prohibido negar, aunque
no sea exteriormente sino interiormente; hecho
es cualquier posibilidad que pase por realidad
cualquier imaginacion que para su tiempo ex-
presa una necesidad y con ella un limite infran-
gueable del espiritu: hecho es todo deseo repre-
sentado como cumplido; en una palabra: hecho



es todo aquello de que no se duda por la senci-
lla razén de que no debe dudarse. El sentimien-
to religioso tiene, seglin su naturaleza, la certe-
za inmediata de que todos los movimientos
arbitrario; y todas las determinaciones son per-
sonas de afuera, son apariciones de otro ser. El
sentimiento religioso se convierte en un voto
pasivo; a Dios, en cambio, lo convierte en un
ser activo. Dios es la actividad, pero lo que lo
determina a ser activo, lo que convierte su acti-
vidad, que, por lo pronto, solamente es un po-
der ilimitado, en una actividad real, la causa
principal, la razon de esta actividad no es él
mismo porqgue €l no necesita nada para si, él no
tiene necesidades; sino que es el hombre, el
sujeto religioso, o sea el sentimiento. Pero al
mismo tiempo el hombre es nuevamente de-
terminado por Dios, se convierte en pasivo, él
recibe de Dios determinadas revelaciones, de-
terminadas pruebas de su existencia. Luego, en
la revelacion el hombre es determinado por si
mismo, por ser él la causa determinativa de



Dios, el factor que determina a Dios, es decir: la
revelacion es solamente la auto-determinacion
del hombre, s6lo que entre él como determina-
do y él como determinante, se intercala un obje-
to: Dios, el otro ser. EI hombre proporciona
mediante Dios su propio ser a si mismo. Dios es
el lazo personificado entre el ser, la especie y el
individuo, entre la naturaleza humanay la con-
ciencia humana. La fe revelada revela méas que
nada la ilusién caracteristica de la conciencia
religiosa. La premisa de esta fe es: el hombre no
puede saber nada por si mismo de Dios, todo
su saber s6lo es vanidad terrenal, humana. Y
Dios es un ser supremo; sélo Dios se conoce a si
mismo. Luego no sabemos nada de Dios, sino
lo que él nos ha revelado. S6lo el contenido
comunicado por Dios es un contenido divino,
supremo, sobrenatural. Mediante la revelacion
conocemos luego a Dios por si mismo; pero la
revelacion es la palabra de Dios, es el Dios que
ha hablado por si mismo. En la fe revelada nié-
gale. Por lo tanto, el hombre se excede y se pasa



fuera de si mismo; opone la revelacion a la
ciencia y a la opinion humana porque en ella se
manifiesta un saber oculto, la plenitud de todos
los secretos sobrenaturales. Aqui la inteligencia
debe callarse. Pero, sin embargo, la revelacion
es todavia una revelacion determinada s6lo por
la naturaleza humana. Dios no habla a animales
0 a angeles, sino a hombres; luego habla un
lenguaje humano con representaciones huma-
nas. El hombre es el objeto de Dios antes de que
se manifieste exteriormente al hombre; él pien-
sa en los hombres, él se determina segun la
naturaleza y segun las necesidades del hombre.
Dios, por cierto, es libre en su voluntad; puede
revelar y no revelar; pero no es libre en la inte-
ligencia; él no puede revelar al hombre sélo lo
gue quiere, sino sblo lo que conviene al hom-
bre, lo que corresponde a su naturaleza tal co-
mo es, si es que quiere revelarse. El revela lo
gue debe revelar si es que su revelacion debe
ser una revelacion para el hombre y no para
otro ser cualquiera. Luego, lo que piensa Dios



para el hombre lo piensa como determinado
por la idea del hombre, como proveniente de la
reflexion sobre la naturaleza humana. Dios se
coloca en el lugar del hombre y asi piensa de si
mismo tal como este otro ser puede y debe pen-
sar de él; no piensa con la inteligencia propia,
sino con la inteligencia humana. Dios no de-
pende en el proyecto de sus revelaciones de si
mismo, sino de la inteligencia del hombre. Lo
gue de Dios pasa al hombre, esto proviene del
hombre y pasa a Dios para volver al hombre, es
decir, que proviene de la esencia del hombre al
hombre consciente, de la especie al individuo.
Luego, no existe entre la revelacion divina y la
llamada inteligencia humana o naturaleza del
hombre, ninguna otra diferencia, sino una dife-
rencia ilusoria. También el contenido de la re-
velacion divina es de origen humano; porque
este contenido proviene, no de Dios como Dios
sino del Dios determinado por la inteligencia
humana y la necesidad humana, vale decir, que
proviene de la inteligencia y de la necesidad



humana. De este modo el hombre, también en
la revelacion, s6lo parte de si mismo para vol-
ver, dando un rodeo, a si mismo. Y asi se con-
firma también aqui, en forma decisiva, que el
secreto de la teologia no es otra cosa sino la
antropologia.

Por lo demaés, la conciencia religiosa con-
fiesa el caracter humano de la revelacion divina
con respecto a tiempos pasados. Porque la con-
ciencia religiosa de tiempos posteriores, ya no
bastaba un Jehova que de los pies a la cabeza
era un hombre, y que demostré claramente su
caracter humano. Todo esto sélo eran represen-
taciones en que el Dios de aquel tiempo se
acomodaba a la concepcion del hombre, es de-
cir, que sélo eran imaginaciones humanas. Pero
el hombre no confiesa esto con respecto al con-
tenido actual de la revelacién, porque éste radi-
ca en él mismo. Sin embargo, cualquier revela-
cion de Dios sélo es una revelacion de la natu-
raleza del hombre. En la revelacion el hombre



objetiva su propia naturaleza oculta. El es de-
terminado por su esencia, él es afectado por ella
como si fuera una esencia ajena; €l recibe de las
manos de Dios lo que su propia esencia desco-
nocida le proporciona como una necesidad de
ciertas condiciones del tiempo.

La fe revelada es una fe infantil y sélo es
respetable mientras que sea infantil. Pero el
nifio es determinado por cosas exteriores. Y la
revelacion tiene, precisamente, el objeto de lo-
grar, mediante el auxilio de Dios, lo que el
hombre por si mismo no puede obtener. Por
eso se ha llamado a la revelacion: la educacion
del género humano. Es esto exacto; solo que no
hay que poner la revelacion fuera de la natura-
leza del hombre. Tan necesariamente como el
hombre se siente impulsado interiormente a
representar doctrinas morales y filosoficas en
forma de narraciones y fabulas, tan necesaria-
mente cree €l la revelacién como algo que le ha
sido dado interiormente. El contenido de las



fabulas tiene un objeto -el objeto de hacer a los
hombres buenos e inteligentes; él elige inten-
cionalmente la forma de la fabula, por ser el
método més convincente y mas ilustrativo; pe-
ro, al mismo tiempo, se siente impulsado a esa
forma de doctrina, por su propia naturaleza
intrinseca, debido a su amor hacia la fabula. Lo
mismo pasa con la revelacién, que se manifiesta
en un individuo. Este individuo tiene un objeto;
pero al mismo tiempo vive en las imaginacio-
nes, mediante las cuales realza ese objeto. El
hombre objetiva, sin quererlo, por la fuerza
imaginativa, su propio ser intrinseco; lo coloca
fuera de si. Este ser de la naturaleza humana,
objetiva da y personificada y que obra sobre él,
mediante la fuerza irresistible de la imagina-
cién, como una ley de su pensamiento y de su
actitud, es Dios.

A esto se deben los efectos benéficos y
morales de la fe revelada sobre el hombre; por-
qgue la esencia propia s6lo influye sobre el



hombre inculto y subjetivo cuando lo objetiva
como si fuera otro ser personal, un ser que tiene
el poder de castigar y a cuya mirada no escapa
nada.

Pero como la naturaleza inconscientemente
produce obras que tienen el espiritu como si fueran
producidas conscientemente, asi la revelacion
produce actos morales pero sin que procedan
de moralidad, actos morales pero no intencio-
nes morales. Los mandamientos morales se
observan efectivamente, pero carecen de la in-
tencion moral por el hecho de que estos man-
damientos son considerados como procedentes
de un legislador existente y porque se ponen
asi a la par de mandamientos policiales, y arbi-
trarios. Lo que se hace no se hace porque es
bueno y porque debe obrarse de este modo,
sino porque Dios lo ha mandado. El contenido
de este mandamiento es indiferente; todo cuan-
to Dios manda es justo. Si sus mandamientos
coinciden con la inteligencia, con la ética, en-



tonces esto significa una suerte, pero una suerte
casual para el concepto de la revelacion. Las
leyes ceremoniales de los judios eran también
mandamientos revelados y divinos, pero de por
si eran arbitrarias y espontaneas. Los judios
hasta recibieron de Jehova el mandamiento de
gracia de poder robar; claro esti que este man-
damiento existio solo para un caso especial.

Pero la fe revelada no solamente echa a
perder el sentido y el gusto moral y la estética
de la verdad, sino que envenena y hasta mata el
sentido divino en el hombre --el sentido de la
verdad y la sensacion de la verdad. La revela-
ciébn de Dios es una revelacion temporaria y
terminal. Dios se ha revelado sélo una vez por
todas en el afio x, y esto, no a los hombres de
todos los tiempos y lugares, ni tampoco a la
inteligencia y a la especie en general, sino a
individuos determinados y limitados. Por ser
una revelacion determinada segun el lugar y el
tiempo, ella debe conservarse por escrito, a fin



de que también otros puedan disfrutarla. Por
eso la fe en la revelacién es a la vez por lo me-
nos para la posteridad, la fe en una revelacion
escrita; pero la consecuencia y el efecto necesa-
rios dan fe en que un libro historico, escrito
necesariamente bajo las condiciones del tiempo
y de lo finito, adquiere el significado de una
palabra eterna y absolutamente valedera
-credulidad y conceptos sofisticos.

Porqgue la fe en una revelacién escrita solo
es una fe real, verdadera, no simulada y en tan-
to también respetable, donde se cree que todo
lo que esta en la Sagrada Escritura es importan-
te, santo, divino, y de absoluta verdad. En
cambio, donde se hacen diferencias entre lo
humano y lo divino, entre lo que vale absoluta
y relativamente, entre lo que es historico y
eterno, donde no se considera todo lo que esta
en la Sagrada Escritura, sin diferencia alguna,
como absolutamente exacto, alli el juicio de los
infieles, de que la Biblia no sea un libro divino,



ya se introduce en la Biblia y se le quita, por lo
menos indirectamente, el cardcter de una reve-
lacién divina. Para que la Biblia tenga el carac-
ter de la divinidad, es absolutamente necesario
gue sea una unidad inseparable que debe acep-
tarse sin condiciones y sin hacer excepciones y
gue sea, por otra parte, de absoluta seguridad.
Un libro que me impone necesariamente la dis-
tincién y la cordura, para poder distinguir lo
divino de lo humano, lo eterno de lo que es
pasajero, no es ningun libro divino, ningun
libro de absoluta seguridad e infalibilidad. Se le
coloca en la clase de los libros profanos, porque
todo libro profano tiene la misma propiedad de
gue al lado de lo humano se encuentran cosas
divinas, es decir, que aparte de lo que es indi-
vidual, tiene también verdades generales y
eternas. Pero un libro verdaderamente bueno o
maés bien divino, s6lo es aquel donde no sola-
mente hay algunas cosas buenas y otras malas,
algunas verdades eternas y otras pasajeras, sino
donde todo es bueno y verdadero y eterno sin



excepcion alguna. Pero ;qué clase de revelacion
es donde yo debo escuchar primero al apéstol
Pablo, luego el apdstol Pedro, luego a Jacobo y
finalmente a Juan, Mateo, Marcos y Lucas para
llegar por fin a una cita donde el alma puede
exclamar jEurekal? Aqui habla el propio Espiritu
Santo, aqui hay algo para mi, algo para todos los
hombres de todos los tiempos. En cambio, jqué
bien pensaba la antigua fe al extender la inspi-
racion hasta la ultima palabra y hasta la ultima
letra! La palabra no es indiferente para el pen-
samiento, un pensamiento determinado sélo
puede expresarse mediante una palabra deter-
minada. Otra palabra, otra letra -otro sentido-.
Por suerte, semejante fe es credulidad; pero
esta credulidad es solamente la fe verdadera,
no modificada, que no se averguenza de su
consecuencia. Si Dios cuenta los cabellos en la
cabeza del hombre, si ningan gorrion cae del
techo sin su voluntad ;como podria permitir
gue su palabra, la palabra de la cual depende
toda la beatitud del hombre, esté al arbitrio y a



la incomprension de los copistas? ¢Por qué no
podria él mas bien dictar sus pensamientos,
para preservarlos de cualquier deformacion?
Pero si el hombre fuese sélo un 6rgano del Espiritu
Santo, entonces hasta se anularia la libertad huma-
na. jQué objecion miserable! ;Acaso vale la li-
bertad humana mas que la verdad divina? ;O
existe la libertad humana sélo en la deforma-
cién de la verdad divina?

Pero como con la fe en una revelacién de-
terminada e histérica, en calidad de verdad
absoluta, se une la credulidad, asi se une con
ella también necesariamente el sofisma. La Bi-
blia contradice a la moral, contradice a la razon,
y se contradice a si misma innumerables veces;
pero ella es la palabra de Dios, la eterna verdad,
y a la verdad no se puede ni se debe contradecir.
Entonces, (como sale el que cree en la revela-
cion de esta contradiccidon entre la idea de la
revelacion como de una verdad divina y her-
mosa Yy la supuesta revelacion verdadera? Solo



engafiandose a si mismo, empleando las razo-
nes mas futiles y los sofismas peores y carentes
de verdad. El sofisma cristiano es un producto
de la fe cristiana, especialmente de la fe en la
Biblia como fuente de la revelacion divina.

La verdad, la verdad absoluta, estd dada
objetivamente en la Biblia y subjetivamente en
la fe; porque s6lo puede confirmar en forma
sumisa lo que dice Dios mismo aceptando todo
sin contradiccidon alguna. Para la inteligencia,
para la razon, s6lo queda aqui una tarea formal
y subordinada; pues tiene un punto de vista
equivocado que contradice a su propia esencia.
La inteligencia debe ser aqui indiferente contra
la verdad, indiferente contra la diferencia entre
lo que es verdad y lo que es falso; no tiene
ningun criterio en si mismo; so6lo lo que esta en
la revelacion es verdad, aunque pegada direc-
tamente a la inteligencia; alli estd abandonada a
la casualidad del empirismo peor; todo lo que
encuentra en la revelacion divina, lo debe creer



y lo debe defender mi inteligencia si es necesa-
rio; la inteligencia es el Canis Domini, el perro
del Sefior; ella debe aceptarlo todo indistinta-
mente -distinguir seria dudar, seria un crimen-
y lo debe aceptar como verdad; luego, no le
gueda otra cosa sino el pensar indiferentemen-
te, es decir, sin desear la verdad, pensar en so-
fismas y con intrigas, pensar haciendo distin-
ciones infundadas, pensar aceptando pretextos
y recurrir a toda clase de ardides. Pero cuanto
mas el hombre se aleja de la revelacion, cuanto
mas la inteligencia madura hacia la indepen-
dencia, tanto mas se ve la contradiccion entre la
inteligencia y la fe revelada. El creyente solo
puede entonces afirmar el sentido y la divini-
dad de la revelacion sabiendo que est en con-
tradiccion consigo mismo, con la verdad y con
la inteligencia, empleando la més impertinente
arbitrariedad y falta de verdad, cometiendo asi
el verdadero pecado contra el Espiritu Santo.



CAPITULO VIGECIMO TERCERO
La contradiccion en la esencia de Dios en general

El principio supremo; el punto central del
sofisma cristiano, es el concepto de Dios. Dios
es el ser humano y, sin embargo, debe ser otro,
un ser sobrehumano. Dios es el ser general pu-
ro, es la idea absoluta del ser, y sin embargo,
debe ser un ser personal e individual; o con
otras palabras: Dios es persona, y sin embargo
debe ser Dios un ser general, es decir, un ser
impersonal. Dios existe; su existencia esta segu-
ra, mas segura que la nuestra; él tiene una exis-
tencia separada de nosotros y de las demas
cosas, una existencia individual; y sin embargo
esta existencia debe ser pensada como una exis-
tencia espiritual, es decir, no como una existen-
cia que puede percibirse o como ser especial.
En el debe ser se niega siempre lo que se afirma
en el es. El concepto fundamental es una con-
tradiccion que solo estd cubierta por sofismas.
Un Dios que no se preocupa de nosotros, no



escucha nuestras plegarias, no nos ve, no nos
ama, no es Dios; luego, lo humanitario se con-
vierte en un predicado esencial de Dios; pero al
mismo tiempo se dice: un Dios que no existe en
si mismo, fuera del hombre, por encima del
hombre, como un ser distinto, es un fantoche;
luego se convierte el ser super-humano en un
predicado esencial de la divinidad. Un Dios
gue no es como Nosotros, que no tiene concien-
cia, ni inteligencia, que no tiene una inteligen-
cia personal y una conciencia personal, como la
tiene mas o menos la substancia de Espinoza,
no es Dios. La unidad esencial con nosotros es
la condicion principal de la divinidad; el con-
cepto de la divinidad se hace depender del con-
cepto de la personalidad, de la conciencia de
algo que es lo més alto que pueda pensarse.
Pero un Dios asi se dice en seguida que no es
esencialmente distinto de nosotros, no es
ningun Dios.



El caracter de la religion es la concepcion
inmediata, arbitraria, inconsciente del ser
humano como de otro ser. Pero de este ser, con-
siderado como un ser objetivo, se hace un obje-
to de la reflexion, de la teologia, convirtiéndose
asi en una fuente inagotable de mentiras y en-
gafnos, con tradiciones y sofismas.

Un ardid especialmente caracteristico y
una ventaja del sofisma cristiano, es la asevera-
cién de que la esencia divina es inescrutable e
inconcebible. Pero el secreto de esta asevera-
cion consiste en que una propiedad conocida se
convierte en una desconocida; una cualidad
natural, en una sobrenatural, es decir no natu-
ral, lograndose de este modo la apariencia y la
ilusién de que el ser divino es otro que el ser
humano y que por eso mismo es inconcebible.
En el sentido original de la religion, la inconce-
bibilidad sélo tiene el significado de una expre-
sion afectiva. Asi nosotros también en el afecto
exclamamos, al ver una aparicion sorprendente:



es increible, esto pasa todos nuestros conceptos,
aunque mas tarde, cuando hemos vuelto en
nosotros, encontramos al objeto de nuestra ve-
neracion absolutamente concebible. La incom-
prensibilidad religiosa no es el punto muerto,
gue pone la reflexion cada vez que le falta la
inteligencia, sino una exclamacion patética de
la impresion que es la fantasia sobre el alma. La
fantasia es el 6rgano y la esencia originales de
la religion. En el sentido original de la religion
hay, entre Dios y el hombre, por un lado, sélo
una diferencia de existencia, en cuanto Dios se
enfrenta al hombre como un ser independiente:
por otro lado s6lo hay una diferencia cuantita-
tiva, es decir, una diferencia segun la fantasia,
porqgue la diferencia de la fantasia es solamente
cuantitativa. La infinidad de Dios en la religion
es una infinidad cuantitativa: Dios es y tiene
todo lo que el hombre es y tiene: pero lo tiene
en una medida infinitamente aumentada. La
esencia de Dios es la esencia objetivada de la
fantasia. Dios es un ser sensitivo, pero separado



de los limites de la sensibilidad: el ser ilimitado
y sensitivo. Pero, ;qué es la fantasia? Es la sen-
sualidad ilimitada. Dios es la existencia eterna,
es decir, la existencia en todos los tiempos:
Dios, es la existencia omnipresente, es decir, la
existencia en todos los lugares; Dios es el ser
omnisapiente o sea el ser para el cual todas las
cosas, todo lo que es sensitivo sin diferencia
alguna, sin limitacion de tiempo y de lugar, es
un objeto.

La eternidad y la omnipresencia son pro-
piedades sensitivas o sensuales; porque en ellas
no se niega la existencia del tiempo y del espa-
cio, sblo se limita la limitacion exclusiva a un
tiempo determinado y a un lugar determinado.
Del mismo modo la omnisciencia es una pro-
piedad sensitiva, es un saber sensitivo. La reli-
gion no tiene inconveniente en atribuir a Dios
hasta los sentidos nobles: Dios ve y oye todo.
Pero la omnisciencia divina es un saber sensiti-
vo del cual se ha quitado la propiedad, o sea el



caracter determinante y esencial del saber real y
sensitivo. Mis sentidos me presentan los objetos
sensitivos s6lo al lado del otro o detras del otro;
pero Dios presenta todo lo que es sensitivo al
mismo tiempo, todo lo que estd en el espacio
sin espacio, todo lo que es temporal sin tiempo
lo que es sensitivo sin manera sensitiva. En
otras palabras: yo amplio el horizonte sensitivo
mediante la fantasia yo me represento, en una
imaginacién confusa de todas las cosas, cual-
quier objeto, hasta los que por su lugar estan
ausentes, y atribuyo esta representacion afecti-
va y benéfica, que me eleva por encima del
punto de vista sensiblemente limitado, a una
esencia divina. Yo siento como una barrera que
cierra mi saber, que esta ligado solamente a un
punto de vista local y a una experiencia sensiti-
va; lo que yo siento como una barrera, lo su-
primo en la fantasia, que facilita a mis sentidos
libre accién. Esta negacion realizada por la fan-
tasia, es la posicion de la omnisciencia como de
un poder de una esencia divina. Pero, sin em-



bargo, existe entre la omnisciencia y mi ciencia
s6lo una diferencia cuantitativa; la cualidad del
saber es la misma. Ademas yo no podria, en
efecto, atribuir la omnisciencia a un objeto, a un
ser que existe fuera de mi, si ella fuese esen-
cialmente distinta de mi saber, si ella no fuese
un modo de pensar que yo mismo tengo, si no
existiese en mi poder imaginativo. Lo sensitivo
es, del mismo modo, objeto y contenido de la
conciencia divina como de mi saber. La fantasia
suprime sélo el limite de la cantidad, no de la
cualidad. Nuestro saber es limitado, es decir,
solo sabemos algunas cosas, muy pocas, no
todas.

El efecto benéfico de la religiébn descansa
en esta impresion de la conciencia sensitiva. En
la religion, el hombre estd como bajo el aire
libre; en la conciencia sensitiva se encuentra en
su domicilio estrecho y limitado. La religion se
refiere esencial y originalmente -y s6lo en su
origen puede ser algo santo, verdadero, puro, y



bueno- se refiere exclusivamente a la conciencia
no ilustrada simplemente sensitiva; ella es la
supresion de los limites sensitivos. Hombres y
pueblos limitados y encerrados conservan la
religion en su sentido original, porque ellos
mismos quedan al lado de la fuente primordial
de la religién. Cuanto mas reducido es el hori-
zonte del hombre, cuanto menos sabe de la his-
toria, de la naturaleza, de la filosofia, tanto mas
adhiere a su religion.

Por eso, el que, es religioso siente la nece-
sidad de la ilustracion. ;Por qué no tenian los
hebreos ningln arte, ninguna ciencia, como los
gue tienen los griegos? Porque no tenian nece-
sidad de ellos. ;Y por qué no tenian necesidad?
Jehové les sustituyd esa necesidad. En la om-
nisciencia divina el hombre se eleva por encima
de los limites de su saber, en la omnipresencia
divina por encima de los limites de su punto de
vista local, en la eternidad divina por encima
de los limites del tiempo. El hombre religioso es



feliz en su fantasia; ella le proporciona todo, ya
no necesita nada. Jehovd me acompafia en to-
dos lados, no necesito buscar algo fuera de mi,
en mi Dios tengo el contenido de todos los teso-
ros y preciosuras, de todo el saber- y de todo lo
gue es digno de pensar. En cambio, la ilustra-
cion depende de otras cosas extrinsecas y pro-
voca necesidades, porque ella s6lo vence los
limites de la conciencia sensitiva y de la vida
misma mediante una actividad real y sensitiva,
y no mediante la fuerza mégica de la fantasia
religiosa. Por eso la religion cristiana, como ya
se ha dicho antes, no tiene en su esencia ningun
principio de cultura y de ilustracion, porque
ella supera los limites y las molestias de la vida
terrestre s6lo mediante la fantasia, sélo en Dios,
en el cielo. Dios es todo lo que anhela el co-
razon. Dios ofrece todas las cosas, todos los
bienes. Si buscas amor o fidelidad, verdad o consue-
lo 0 presencia continua, todo lo encuentras en él sin
limite y sin medida. Si buscas belleza, €l es el més
bello de todos. Si anhelas riquezas, él es el méas



rico de todos. Si ansias poder, él es el mas po-
deroso. Y cualquier cosa que tu corazon exija,
lo encuentras mil veces en él por ser Dios el
bien mas sublime y mas perfecto. Pero, quien
tiene todo en Dios, quien disfruta felicidad ce-
lestial en la fantasia, ;cOmo podria sentir aque-
lla necesidad y pobreza que es el estimulo de
toda criatura humana? La cultura no tiene
ningun otro objeto que realizar un cielo terre-
nal; pero el cielo religioso es también realizado
0 adquirido mediante una actividad religiosa.

La diferencia, en un principio solamente
cuantitativa, entre el ser divino y humano, se
transforma ahora, mediante la reflexion, en una
diferencia cualitativa y hace, de lo que en un
principio sélo era un afecto sensitivo, una ex-
presion de la fantasia sobre el alma. Se convier-
te en una cualidad objetiva, en una inconcebili-
dad real. La méas preferida expresion de la re-
flexion en este sentido es que nosotros, de Dios,
comprendemos la existencia, pero jamas la



esencia. Que por ejemplo a Dios le corresponde
el predicado del creador, que él ha creado el
mundo, no de una materia existente, sino me-
diante su omnipotencia de la nada, esto es claro
y seguro; pero ;como ha sido posible? Eso ex-
cede naturalmente nuestra inteligencia limita-
da. Es decir, el concepto especifico es claro y
cierto, pero el concepto genérico no lo es.

El concepto de la actividad, de la crea-
cién, es de por si un concepto divino; por eso se
aplica sin dificultad a Dios. En su actividad, el
hombre se siente libre, ilimitado, feliz; en cam-
bio, cuando sufre, se siente limitado, oprimido,
infeliz. La actividad es un sentimiento positivo
de la independencia, y positivo, en general, es
lo que en el hombre estd acompafiado por la
alegria. Por eso Dios, como ya hemos dicho
anteriormente, es el concepto de la alegria pura
e ilimitada. S6lo tenemos éxito cuando obramos
con alegria; la alegria lo vence todo. Una activi-
dad alegre es aquella que coincide con nuestra



esencia, que no sentimos como una barrera, y
en consecuencia tampoco como una obligacién.
Ahora bien; la actividad mas beata y maés feliz
es la actividad productiva. Leer, por ejemplo, es
precioso. La lectura es una actividad pasiva; en
cambio, el crear cosas dignas de leer, es mas
precioso. Mas feliz es aquel que da que aquel
gue acepta; este proverbio vale también aqui. El
concepto especifico de la actividad productiva
se aplica luego a Dios, vale decir, es subjetivado
en realidad como una actividad y como una
esencia divina. S6lo se elimina cualquier de-
terminacion especial, cualquier clase de activi-
dad; s6lo queda la determinacion fundamental,
pero que es en el fondo una determinacion
fundamental humana: la produccién de una
cosa extrinseca. Dios no ha producido nada, ni
esto ni aquello, ni nada especial como lo hace el
hombre; mas bien toda su actividad es sufri-
miento universal e ilimitado. Por eso se com-
prende, y es una consecuencia necesaria, que la
forma como Dios ha producido todo, es senci-



llamente inconcebible, porque esta actividad no
es ninguna clase de actividad, porque la pre-
gunta por el como es una pregunta insensata,
una pregunta que debe rechazarse debido al
concepto fundamental de la actividad ilimitada.
Cualquier actividad especial produce, de una
manera especial, sus efectos, porque aqui la
actividad es més bien un modo determinado de
actividad; luego se presenta aqui necesariamen-
te la pregunta: ;como produjo esto? Pero la
contestacion a la pregunta de cémo ha hecho
Dios el mundo, debe ser necesariamente nega-
tiva, porque la actividad creadora del mundo
excluye toda actividad determinada, que sola
pudiera justificar esta pregunta, y excluye tam-
bién toda actividad ligada a un contenido de-
terminado, a una materia. En esta pregunta se
intercala indebidamente, entre el sujeto que es
la actividad creadora y el objeto que es el objeto
creado, una cosa intermedia que no pertenece
acd y que debe excluirse: el concepto de la parti-
cularidad. Pues la actividad solo se refiere a lo



gue es colectivo: a todo el mundo. Dios ha
creado todo, pero no una cosa determinada; ha
creado lo que es entero e indeterminado, lo
particular, tal como es objeto para los sentidos,
o tal como es objeto de la inteligencia en totali-
dad como Universo. Todo lo que se forma, se
forma de una manera natural; es algo determi-
nado, y tiene, como tal (lo que es nada més que
una tautologia), una causa determinada. Dios
no ha creado el diamante, sino el carbén; esta
sal debe su origen solo a la unién de este &cido
determinado con una base determinada, no a
Dios, Dios s6lo ha creado todo en conjunto, sin
diferencia ninguna.

Segun la creencia religiosa, Dios ha crea-
do también cada una de las cosas que existen
porgue ya todo esti contenido en el Universo,
pero sélo de un modo indirecto; porque no ha
creado los seres particulares, ni ha producido lo
determinado de un modo determinado, de lo
contrario seria un ser determinado. Por cierto,



es inconcebible como de esta actividad general
e indeterminada puede haber surgido lo de-
terminado y lo particular; pero s6lo porque yo
aqui atribuyo al objeto de la contemplacion
sensitiva y natural lo particular, porque subor-
dino a la actividad divina otro objeto que aquél
gue le pertenece. La religion no tiene ningun
concepto fisico del mundo, ni se interesa tam-
poco por una explicacion natural que sélo pue-
de darse con la generacion. Pero la generacion
es un concepto teorico y propio de la filosofia
natural. Los filésofos paganos se ocuparon de
la generacion de las cosas, pero el concepto
religioso cristiano detest6 este concepto por ser
un concepto pagano e irreligioso, colocando en
su lugar el concepto de la creacidon practica o
subjetiva humana, que no es otra cosa sino la
prohibicion de pensar que las cosas se hayan
formado de una manera natural; es una inter-
diccion de toda filosofia natural y de toda la
fisica. La conciencia religiosa liga el mundo
directamente con Dios; todo lo deduce de éste,



porque para esta conciencia no hay ningun ob-
jeto particular y real, y nada que pudiera ser
objeto de la inteligencia. Todo proviene de
Dios; esto es suficiente, esto satisface perfecta-
mente a la conciencia religiosa. La cuestion
cémo Dios ha creado las cosas, es una duda
indirecta de que Dios ha creado el mundo. Con
esta pregunta el hombre llegé a ser ateo, mate-
rialista y naturalista. Quien pregunta de este
modo declara que el mundo es objeto de la
teoria fisica, es decir, objeto en su realidad y en
su contenido determinado. Pero este contenido
contradice el concepto de una actividad inde-
terminada e inmaterial. Y esta contradiccion
hace negar el concepto fundamental. La crea-
cién por parte de la omnipotencia solo tiene
lugar, sélo es alli una verdad donde todos los
fendmenos y acontecimientos del mundo se
derivan de Dios. Pero la creacion, como ya se
ha dicho, se convierte en un mito de tiempos
pasados donde interviene la fisica, donde el
hombre toma por objeto de su investigacion las



determinadas causas, el como de los fenéme-
nos. Por eso, para la conciencia religiosa la
creacion no contiene ninguna incomprensibili-
dad, es decir, ningln momento que no le satis-
faga, a no ser en los momentos de la irreligiosi-
dad, de la duda, donde se aleja de Dios y se
dirige hacia las cosas creadas; pero si existe esta
incomprensibilidad para la reflexion y para la
teologia que contempla con un ojo el cielo y con
el otro el mundo. Cuanto hay en la causa, tanto
hay en el efecto. Una flauta s6lo produce soni-
dos de flauta y no sonidos de trompeta o de
otro instrumento. Si oyeras el sonido de una
trompeta, pero no conocieras ningun otro ins-
trumento fuera de la flauta, no comprenderias
como ella podria producir semejante tono. Lo
mismo sucede aqui, s6lo que no coincide la
comparacion por cuanto la flauta misma es un
instrumento determinado. Pero, imaginate, si es
posible, un instrumento sencillamente univer-
sal, que reuna en si a todos los instrumentos,
sin ser un instrumento determinado, y com-



prenderds que seria una contradiccion tonta
exigir de un instrumento determinado del cual
has quitado todo lo que caracteriza a los ins-
trumentos determinados, un sonido que sélo
puede pertenecer a un instrumento determina-
do. Pero esta incompresibilidad tiene por objeto
alejar la divinidad activa de la humana, y des-
truir la semejanza, conformidad o mejor dicho
unidad esencial de la misma con la actividad
humana, para convertirla en una actividad
esencialmente distinta. Esta diferencia entre la
actividad divina y humana, es la nada. Dios
hace algo -hace algo que esta fuera de él, como,
por ejemplo, el hombre-. Hacer es un concepto
fundamentalmente humano. La naturaleza pro-
crea, produce y el hombre hace. Hacer es algo
gue puedo omitir, es un hacer intencional,
premeditado, exterior, es un hacer en que no
participa directamente mi propio ser intrinseco,
algo en que no participa como el que sufre. En
cambio, una actividad indiferente, es una acti-
vidad idéntica con mi esencia, es necesaria para



mi, como la produccion espiritual, que es para
mi una necesidad intrinseca y que por eso
mismo me conmueve en la forma mas honda,
excitando mis afectos hasta patoldégicamente.
Las obras espirituales no se hacen -hacer es
solamente una actividad extrinseca- ellas se
generan en nosotros. En cambio, hacer es una
actividad indiferente y por eso libre, es decir,
arbitraria. Hasta este punto Dios es, por lo tan-
to, idéntico con el hombre, y en ninguna forma
diferente de él. Al contrario, se acentlia espe-
cialmente porque su hacer es libre y arbitrario.
A Dios le ha complacido crear el mundo. De
este modo el hombre deifica aqui la complacen-
cia en su propia voluntad, en su arbitrariedad
sin limite. La determinacion puramente huma-
na de la actividad divina, se convierte, por la
representacion de la arbitrariedad, en una acti-
vidad puramente humana; y Dios, de un espejo
del ser humano, en un espejo de la vanagloria y
de la vanidad humana.



Pero ahora se disuelve de repente la ar-
monia en desarmonia; el hombre que hasta
ahora no tenia dificultades, se ve frente a un
secreto: Dios hace algo de la nada: Dios crea,
hacer algo de la nada es crear; es ésta la dife-
rencia. La determinacidon esencial es una de-
terminaciéon humana pero al destruirse en se-
guida la exactitud de esta determinacion fun-
damental, convierto la reflexion en una re-
flexién no humana. Pero debido a esta destruc-
cién, el concepto, la inteligencia, nos abandona;
s6lo queda una imaginacion nula, sin conteni-
do, porque la posibilidad de pensar y de ima-
ginar esta agotada, es decir, que la diferencia
entre la determinacién divina y humana es, en
realidad, una nada, una determinacion pura-
mente negativa de la inteligencia. Y la nada,
como objeto, significa una confesion de la nuli-
dad de la inteligencia. Dios es el amor, pero no
el amor humano; es inteligencia, pero no una
inteligencia humana; no, es una inteligencia
esencialmente distinta. ¢Pero en qué consiste



esta diferencia? No puedo imaginarme ninguna
inteligencia o presentarmela fuera de la forma
determinada en que actua dentro de nosotros;
no puedo dividir la inteligencia en dos partes o
hasta en cuatro, de manera que yo tuviera va-
rias inteligencias; s6lo puedo pensar con unay
la misma inteligencia. Por cierto, puedo imagi-
narme una inteligencia en si, libre de limitacio-
nes casuales; pero entonces no le quito la esen-
cial forma determinada. En cambio, la reflexién
religiosa destruye precisamente la forma de-
terminada que convierte una cosa en aquella
gue es. Solo aquello en que la inteligencia divi-
na es idéntica con la humana, s6lo aquello es
algo, es la inteligencia, es un concepto real; pe-
ro aquello que lo debe convertir en otro y hasta
esencialmente distinto, es objetivamente consi-
derado una nada, y subjetivamente considera-
do una pura imaginacion.

Otro ejemplo caracteristico es el secreto
inescrutable de la generacion del Hijo de Dios.



La generacion de Dios es naturalmente otra que
la vulgar, que la natural; es una generacion
sobrenatural, es, en realidad, una generacién
ilusoria y aparente, a la cual le falta la forma
determinada por la que la generacién es una
generacién; porque le falta la diferencia del
sexo. Es, por lo tanto, una generacién que con-
tradice a la naturaleza y a la inteligencia; pero
precisamente porque es una contradiccion,
porgue no expresa nada en concreto, porgue no
da nada que pensar, da a la fantasia un campo
amplio de accion, haciendo asi una impresion
de misterio sobre el alma. Dios es el Padre y el
Hijo. jPiénsese! Dios, Dios mismo. El afecto se
apodera del pensamiento, la sensacién de la
unidad con Dios encanta al hombre hasta po-
nerlo fuera de si -lo més lejano se expresa por
medio de lo més cercano, lo que es lo méas su-
blime por medio de lo mas comun, lo sobrena-
tural se considera como natural, lo que es divi-
no se considera como humano; y hasta niega
gue lo divino es otra cosa distinta que lo huma-



no. Pero esta unidad de lo divino con lo huma-
no se niega en seguida: lo que Dios tiene de
comun con el hombre, esto dicen, significa en
Dios algo muy diferente de lo que significa en
el hombre. De este modo, lo que es del hombre,
se convierte nuevamente en una cosa ajena; lo
conocido, en algo desconocido; lo mas cercano,
en lo mas lejano. Dios no genera como la natu-
raleza, no es padre, no es hijo como nosotros.
;Pero entonces, como lo es? Precisamente esto
es lo inconcebible, es la profundidad inenarra-
ble de la generacion divina. Y de este modo la
religiobn, o més bien, la teologia, coloca lo que es
natural y humano, después de haberlo destrui-
do, nuevamente en Dios y ahora en oposicion
con la esencia del hombre, con la esencia de la
naturaleza, porque dice que en Dios es algo
muy diferente, cuando en realidad no lo es.

Pero en todas las demas determinaciones
de la esencia divina, es esta nada de la diferen-
cia una cosa oculta; en cambio en la creacién es



una nada patente, expresada y objetivada; por
eso, en la diferencia de la teologia con la antro-
pologia, es una nada oficial y notoria.

Pero la determinacién fundamental, por
la cual el hombre convierte su propio ser en un
ser ajeno e inconcebible, es el concepto, la re-
presentacion de la independencia, de la indivi-
dualidad, o lo que sélo es una expresion abs-
tracta de la personalidad. El concepto de la
existencia recién se realiza en el concepto de la
revelacion; pero el concepto de la revelacion,
por ser el concepto del acto de la generacion de
Dios, se realiza recién en el concepto de la per-
sonalidad. Dios es un ser personal; es ésta la
sentencia, que de un golpe transforma como en
un encanto lo representado en realidad, lo sub-
jetivo en objetivo. Todos los predicados, todas
las determinaciones de la esencia divina son, en
el fondo, humanos: pero las determinaciones de
un ser personal distinto e independiente del
hombre, aparentan ser también directamente



determinaciones distintas y reales, pero de tal
modo que sin embargo ponen siempre todavia
por base la unidad esencial. De este modo se
forma para la reflexién el concepto de los lla-
mados antropomorfismos. Los antropomorfis-
mos son semejanza entre Dios y el hombre. Las
determinaciones del ser divino y humano no
son las mismas; pero se parecen las unas a las
otras.

Por eso es también la personalidad el
antidoto contra el panteismo; es decir, debido a
la imaginacion de una personalidad, la re-
flexion religiosa afirma la diferencia entre el ser
divino y humano. La expresion grosera pero
siempre caracteristica del panteismo es: el
hombre es una emanacion o una parte del ser
divino, es de descendencia divina. En cambio,
la expresion religiosa dice: el hombre es una
imagen de Dios o también; un ser emparentado
con Dios; segun la religiéon el hombre no proce-
de de la naturaleza, si no es de género divino,



de descendencia divina. Pero el parentesco es
una expresion no determinada. Hay grados de
parentesco, un parentesco lejano y cercano. ;A
gué clase de parentesco se alude aqui? Pero en
la relacion del hombre con Dios en el sentido de
la religidn sélo existe una relacion de parentes-
co: la més proxima, mas intima, mas santa que
puede imaginarse; la relacion del Hijo al Padre.
Por tanto Dios y el hombre se distinguen de la
siguiente manera: Dios es el Padre de los hom-
bres, el hombre es el Hijo, el Hijo de Dios mis-
mo. Aqui se ha tomado la independencia de
Dios y la dependencia del hombre por objeto de
los sentimientos y esto en forma inmediata,
mientras que en el panteismo cada una de las
partes aparece tan independiente como la ante-
rior, porque este entero es considerado como
un conjunto compuesto de sus partes. Sin em-
bargo, esta diferencia es una apariencia sola-
mente. El Padre no es el Padre sin Hijo; los dos
forman un ser comun. En el amor, el hombre
renace a su independencia, rebajandose a for-



mar una parte -una humillacion que sélo se
recompensa por el hecho de que el otro indivi-
duo también se rebaja a formar una parte, que
ambas se someten a un poder superior- al po-
der del espiritu familiar que es el amor. Por eso
hay aqui la misma relaciéon entre Dios y el
hombre que en el panteismo; sélo que aqui es
una relacién impersonal y general; en el pan-
teismo se expresa l6gicamente, pero por eso en
forma determinada y directa, lo que en la reli-
gion es velado por la fantasia. La unidad o mas
bien la no diferencia de Dios y el hombre, se
cubre pues aqui por el hecho de que se conside-
ra a ambos como personas o individuos y a
Dios a la vez (aparte de su paternidad), como
un ser independiente; pero cuya independencia
s6lo es una apariencia; porque el que, como el
Dios religioso, es padre de corazén, tiene su
vida y su esencia en su hijo.

La mutua y tierna relacion de dependen-
cia de Dios como Padre y del hombre como



Hijo, no puede anularse por la distincion de
gue solo Cristo sea el hombre natural, pero que
los hombres sean hijos adoptivos de Dios, que
por lo tanto Dios tenga una relacion de inde-
pendencia esencial sélo con respecto a Cristo
por ser éste su hijo unigénito, pero de ninguna
manera a los hombres. Porque esta diferencia es
solamente una diferencia teoldgica, es decir,
ilusoria. Dios adopta solamente a los hombres y
no a los animales. La causa de la adopcion esta
en la naturaleza humana. El hombre adoptado
por la gracia divina es s6lo el hombre conscien-
te de su naturaleza y dignidad divinas. A mas
de esto el Hijo Unigénito mismo no es otra cosa
gue el concepto de la humanidad, que el hom-
bre pre posesionado de si mismo, el hombre
gue se oculta de si mismo y ante el mundo en
Dios -el hombre celestial. El Logos es el hom-
bre secreto, taciturno, el hombre terrenal; en
cambio, es el Logos manifiesto o expresado. El
Logos es solamente el avant-propos del hombre.
Lo que vale del Logos vale también de la esencia



del hombre. Pero entre Dios y el Hijo Unigénito
no hay ninguna diferencia esencial -quien co-
noce al Hijo conoce al Padre-, luego tampoco
existe diferencia entre Dios y el hombre.

Es el mismo caso como con la semejanza
de Dios. La imagen no es aqui un ser muerto,
sino viviente. El hombre es la imagen de Dios;
esto no quiere decir otra cosa sino que el hom-
bre es un ser similar, el hombre es semejante a
Dios porque es el hijo de Dios. Entre seres Vi-
vientes descansa en el parentesco natural: el
hombre es semejante a Dios porque es hijo de
Dios. La semejanza es solamente el parentesco
gue salta a la vista; de aquélla deducimos éste.

Pero la semejanza es aqui una imagina-
cién tan ilusoria, tan engafiadora como el pa-
rentesco. SOlo la idea de la personalidad es la
gue destruye la unidad natural. La semejanza
es la unidad que no quiere admitir que sea una
unidad que se esconde detras de un medio tur-
bulento, detras de la niebla de la fantasia. Si se



destruye la niebla, aparece la unidad desnuda.
Cuanto mas semejantes son los seres, menos se
distinguen. Si conozco al uno conozco al otro.
Por cierto, la semejanza tiene sus grados. El
hombre bueno y piadoso es mas semejante a
Dios que el hombre que soélo tiene la naturaleza
del hombre como causa de su semejanza. Lue-
go se puede suponer la existencia del grado
méaximo de la semejanza, aunque ésta no se
logra aqui sino en el mas alla. Pero lo que en el
hombre sera un dia, ya le pertenece ahora -por
lo menos segun la posibilidad. Pero el grado
méaximo de la semejanza es cuando dos indivi-
duos o seres dicen y expresan lo mismo, de
manera que no hay otra diferencia sino que son
precisamente dos individuos y no uno. Las cua-
lidades esenciales, o sea aquellas mediante las
cuales diferenciamos las cosas, son las mismas
en ambos individuos. Luego no puedo distin-
guirlos mediante el pensamiento, mediante la
razon -porque hasta han desaparecido todos los
puntos de apoyo-; s6lo puedo distinguirlos



mediante la representacion o imaginacion sen-
sitivas. Si no me dijeran mis 0jos que son efecti-
vamente dos seres diferentes segun la existen-
cia-, mi inteligencia los tomaria a ambos por un
mismo ser. Por eso, hasta mis propios ojos los
confunden. So6lo puede confundirse lo que ex-
clusivamente es diferente por el sentido y no
por la inteligencia, 0 mas bien lo que solo es
diferente segln su existencia y no segun la
esencia. De ahi que personas que son absolu-
tamente semejantes entre si originan un interés
extraordinario tanto para ellas como para la
fantasia. La semejanza da motivo para toda
clase de mistificaciones e ilusiones; porque mi
ojo se burla de mi inteligencia, para la cual el
concepto de una distancia independiente siem-
pre esta ligado al concepto de una diferencia
determinada.

La religion es la luz del espiritu que se
divide en dos mediante la fantasia y el senti-
miento, haciendo ver un mismo ser como Ssi



fuera doble. La semejanza es la unidad de la
inteligencia, que es interrumpida en el terreno
de la realidad por la representacién directa-
mente sensitiva, pero en el terreno de la reli-
gion por la representacion de la fuerza imagi-
nativa: en una palabra, es la identidad intelec-
tual dividida por la representaciéon de la indi-
vidualidad o personalidad. No puedo descubrir
ninguna diferencia real entre el Padre y el Hijo,
entre el original y la copia, entre Dios y el hom-
bre, a no ser intercalando la idea de la persona-
lidad. La semejanza es la unidad que afirma la
verdad mediante la inteligencia, pero que es
negada por la imaginacion; es la unidad que
deja subsistir una apariencia de diferencia -una
idea de apariencia que no dice directamente ni
si ni no.

CAPITULO VIGECIMO CUARTO
La contradiccion en la doctrina especulativa de Dios



La personalidad de Dios es, por lo tanto,
el medio por el cual el Hombre convierte las
determinaciones e imaginaciones de su propia
esencia, en determinaciones e imaginaciones de
otra esencia, de un ser que esta fuera de él. La
personalidad de Dios no es otra cosa que la
personalidad del hombre objetivada.

En este proceso de la objetivacion descan-
sa también la doctrina especulativa de Hegel
gue convierte la conciencia del hombre de Dios
en la autoconciencia de Dios. Dios es pensado y
sabido por nosotros. Este ser pensado, segun
esta especulacion, es el pensarse a si mismo de
Dios; esta doctrina une los dos extremos que la
religion separa. La especulacion es en este caso
mucho mas profunda que la religion; porque el
ser pensado de Dios no es como aquel de un
objeto exterior. Dios es un ser intrinseco y espi-
ritual, el pensamiento, la conciencia es el acto
intrinseco y espiritual por eso el ser pensado
como Dios es la afirmacion de lo que Dios es, es



la esencia de Dios realizada como acto. Que
Dios sea pensado y sabido es para él esencial y
necesario; en cambio, que tal o cual arbol sea
pensado es inesencial e innecesario para el
arbol. Pero ;coOmo es posible que esta necesidad
solo exprese una necesidad subjetiva y no a la
vez objetiva? ;Como es posible que Dios, si
debe existir para nosotros, deba ser pensado
necesariamente, si Dios mismo, al igual que un
trozo de madera, fuera indiferente con respecto
al ser pensado y sabido por nosotros o al no ser
pensado y sabido por nosotros? No, no es posi-
ble. Nos vemos obligados a convertir el ser
pensado de Dios en un pensarse a si mismo de
Dios. El objetivismo religioso tiene dos pasivos,
dos maneras de ser pensado. Una vez es Dios
pensado por nosotros, otra vez por si mismo.
Dios se piensa independientemente del hecho
de que es pensado por nosotros -él tiene un
auto conciencia independiente del hecho de
gue es pensado por nosotros-; él tiene un auto
conciencia independiente y distinta de nuestra



conciencia. Es esto por cierto también necesa-
rio, si Dos es concebido como una personalidad
real; porque la persona real humana se piensa y
es pensada por otro; mi pensar de ella es para
ella indiferente y exterior. Es éste el punto cul-
minante del antropopatismo religioso. Para
librar a Dios de todo lo que es humano y hacer-
la independiente, se lo convierte directamente
en una persona formal y real, otorgdndole la
accion de pensar y excluyendo de €l el ser pen-
sado el cual se atribuye a otro ser. Esta indife-
rencia para con nosotros, para nuestro pensa-
miento, es el testimonio de una existencia inde-
pendiente, es decir, exterior y personal. Por
cierto la religion convierte también el ser pen-
sado como Dios en un pensarse a si mismo de
Dios; pero como este proceso sélo procede des-
de atrés, del fondo de su conciencia, porque
Dios es directamente supuesto como un ser
personal y existente en si, su conciencia s6lo
concibe que los dos aspectos sean indiferentes.



Por lo demés no satisface a la religion la
indiferencia de ambos aspectos. Dios crea, para
revelarse; la creacién es la manifestaciéon de
Dios. Y para las piedras, las plantas y los ani-
males, no hay ningun Dios, sino solamente para
el hombre, por cuya razén también la naturale-
za existe solamente por el hombre: en cambio,
el hombre existe por Dios. Dios se glorifica en
el hombre -el hombre es el orgullo de Dios. Por
cierto condcese Dios sin el hombre; pero mien-
tras que no hay otro yo, es solamente una per-
sona posible e imaginada. Recién al poner algo
distinto de Dios, algo que no sea divino. Dios se
hace consciente de si mismo, pues sabiendo lo
gue no es Dios, sabe lo que es Dios y conoce la
beatitud de su divinidad. Por tanto, recién
creando otro mundo. Dios se ve como Dios. (Es
Dios omnipotente sin la creacién? No, recién en
la creacion realiza y manifiesta la omnipoten-
cia. (Qué es una fuerza, una propiedad que no
se muestra, que no actua? ;Qué es una potencia
gue no hace nada? ;Qué significa una luz que



no ilumina? ;Qué una sabiduria que no sabe
nada, es decir, nada real? Pero, ;qué es la om-
nipotencia?, ¢qué son las demas determinacio-
nes divinas, cuando el hombre no existe? El
hombre no es nada sin Dios, pero tampoco Dios
significa algo sin el hombre; porque recién en el
hombre Dios se convierte en un objetivo, se
convierte en Dios. Recién las diferentes propie-
dades del hombre hacen ver la diferencia, que
es la causa de la realidad en Dios. Las propie-
dades fisicas del hombre convierten a Dios en
un ser fisico, en Dios Padre, que es el creador
de la Naturaleza, o sea, el ser personificado y
humanizado de la Naturaleza -las propiedades
intelectuales lo convierten en un ser intelectual,
las morales en un ser moral. La miseria del
hombre es el triunfo de la misericordia divina,
el dolor del pecado es la sensacion jubilosa del
sentido divino. Vida, fuego, afecto, vienen sélo
mediante el hombre a formar parte de Dios. El
se enfurece con el pecador incorregible: él se
alegra del pecador arrepentido. El hombre es el



Dios manifiesto- recién en el hombre el ser di-
vino se realiza y se manifiesta como tal. En la
creacion de la naturaleza Dios sale de si mismo,
se pone en oposicién a otro ser, pero en el
hombre vuelve a si mismo: -el hombre conoce a
Dios, porque Dios se encuentra y se conoce en
él sintiéndose como Dios. Donde no hay apuro,
no hay necesidad ni hay sensacion- y solo la
sensacion es el conocimiento verdadero. ;Quién
puede conocer la misericordia sin necesitarla, o
la justica sin la injusticia, la beatitud sin la mi-
seria? Uno debe sentir lo que es una cosa, de lo
contrario no la conoce. Pero recién en el hom-
bre las propiedades divinas se convierte en
sensaciones, es decir, el hombre es el auto sen-
sacion de Dios -es el Dios sentido, el Dios real:
porqgue las propiedades de Dios so6lo son reali-
dades, cuando se consideran propiedades in-
ventadas por el hombre, como sensaciones,
como determinaciones patoldgicas y psicologi-
cas. Si la sensacion de la miseria humana fuera
de Dios en un ser personalmente separado de él



tampoco habria misericordia en Dios y nosotros
tendriamos nuevamente un ser sin determina-
ciones, 0 mas bien nada se destacaria a Dios por
encima del hombre, o que tuviera sin el hom-
bre. Un ejemplo: Si yo soy un ser bueno y co-
municativo -porgque bueno es solamente lo que
se entrega, lo que se comunica- lo sé recién
cuando se me ofrece la oportunidad de hacer
bien a otro. Recién en el acto de la comunica-
cién experimento yo la felicidad de la benefi-
cencia, la alegria de la liberalidad. Pero ¢es esta
alegria distinta de la alegria del que recibe? No.
Yo me alegro porque él se alegra, yo siento la
miseria del otro, sufro con él; al aliviar su mise-
ria alivio la mia propia, pues la sensacion de la
miseria es también miseria. La sensacién hala-
gadora del donante es sélo el reflejo, es la sen-
sacion de la alegria del que recibe. Su alegria es
una sensacion comun, que, por lo tanto, se sim-
boliza también a menudo en forma exterior,
dandose mas las manos o tocdndose sus labios.
Lo mismo sucede aqui. Asi como la sensacion



de la miseria humana es humana, asi también
la sensacidon de la misericordia divina es una
sensacion humana. Soélo el sentimiento de la
necesidad es la sensacién de la beatitud. Donde
no existe la una no existe tampoco la otra. Am-
bas son inseparables -inseparable es la sensa-
cion de Dios como Dios y la sensacion del
hombre como hombre-; inseparable es el auto-
conocimiento de Dios del conocimiento del
hombre. Dios es solamente Dios en el ser
humano -sélo en la fuerza distintiva del hom-
bre, s6lo en la duplicidad intrinseca del ser
humano. Asi, por ejemplo, la misericordia es
sentida como yo, como fuerza, es decir, como
algo especial, s6lo por su contrario. Dios es
Dios -s6lo por aquello que no es Dios s6lo en la
diferencia de su contrario. Nosotros poseemaos
también el secreto de la doctrina de J. Bbhme.
Sélo debe observarse que J. Bohme, como
mistico y tedlogo, separa las sensaciones del
hombre -por lo menos en su imaginacion- de
las sensaciones en que se realiza el ser divino,



convirtiéndose de la nada en algo, 0 sea en un
ser cualitativo, poniendo estas ultimas fuera del
hombre y objetivdndolas en forma de cualida-
des naturales, pero de tal forma que estas cua-
lidades s6lo representan las impresiones que
recibe su algo. Ademas, no debe olvidarse que
aquello que la conciencia empiricamente reli-
giosa pone con la creacién real de la naturaleza
del hombre, la conciencia mistica ya la coloca
antes de la creacion en el Dios pre mundial,
pero anulando con ello la importancia de la
creacion. Porque, si Dios ya tiene su otro yo
detras de si, no lo necesita tener delante suyo; si
Dios ya tiene en si lo que no es Dios, entonces
ya no necesita, para ser Dios, lo que no es Dios.
La creacion del mundo real es en este caso un
verdadero lujo o més bien una verdadera im-
posibilidad; porgue este Dios no llega a la rea-
lidad debido a las realidades ya existentes; por-
gue ya estd tan cargado de mundos y de cosas
terrenales, que la existencia y la creacién del
mundo real s6lo podria explicarse por una in-



digestion del estbmago de Dios. Esto vale espe-
cialmente para el Dios descripto por Schelling,
el cual, aunque se ha compuesto de innumera-
bles potencias, queda, sin embargo, en Dios
impotente. Mucho més razonable es sin embar-
go la conciencia empiricamente religiosa, la que
hace manifestarse a Dios como Dios recién con
el hombre real, y con la naturaleza real, siendo
en consecuencia el hombre solamente hecho
para la alabanza y la gloria de Dios. Vale decir:
el hombre es la boca de Dios, que articula y
acentua las cualidades divinas como sensacio-
nes humanas. Dios quiere ser alabado. ¢Por
qué? Porque la sensacién del hombre para Dios
es la auto sensacion de Dios. Pero sin embargo
la conciencia religiosa separa estos dos lados
inseparables haciendo de Dios y el hombre
existencias independientes, mediante la idea de
la personalidad. La especulacion de Hegel
identifica estos dos aspectos, pero de tal mane-
ra que la antigua contradiccion queda todavia.
Por lo tanto, es solamente la ejecucién conse-



cuente, la perfeccion de una verdad religiosa.
La multitud de sabios estaba tan cegada en su
odio contra Hegel, que no se dio cuenta de que
su doctrina, por lo menos en esta relacién, no
contradice a la relacién, a no ser en el sentido
de la idea expresada y desarrollada que puede
contradecir a una imaginacion inconsecuente e
inexpresiva, pero que en el fondo dice lo mis-
mo.

Pero si, como dice la doctrina de Hegel, la
conciencia del hombre con respecto a Dios, es la
autoconciencia de Dios, entonces es, pues, la
conciencia humana ya de por si una conciencia
divina. ¢Por qué conviertes tu entonces la con-
ciencia del hombre en algo extrafio para él,
haciéndole en la autoconciencia un ser diferen-
te de él? ;Por qué atribuyes tu a Dios el ser y al
hombre solamente la conciencia? ;Acaso tiene
Dios su conciencia en el hombre y el hombre su
ser en Dios? (Es la ciencia del hombre sobre
Dios la ciencia de Dios sobre si mismao? jQué



contradiccion, que duplicidad! Invierte el orden
y tendrés la verdad: la ciencia de Dios es la
ciencia del hombre, de si mismo, de su propio
ser. Sélo la unidad del ser y de la conciencia es
la verdad. Donde hay conciencia de Dios hay
también la esencia de Dios -luego ambas se
encuentran en el hombre; en la esencia de Dios
s6lo tu propio ser se convierte en un objeto de ti
y solo se presenta asi delante de tu conciencia
lo que se esconde detras de ella. Si las determi-
naciones del ser divino son humanas, entonces
son, pues, las determinaciones humanas de
naturaleza divina.

Sélo asi obtenemos la verdadera y satis-
factoria unidad del Ser Divino y humano. La
unidad del ser humano consigo mismo no sera
cuando ya no tengamos una filosofia de las
religiones 0 una teologia distinta de la psico-
logia o de la antropologia, sino cuando en la
misma antropologia encontremos la teologia. El
fondo de toda la identidad, que no es verdade-



ramente idéntica, es duplicidad, es separacion
en dos que destruye la unidad, o que, por lo
menos, deberia destruirla. Cada unidad de esta
clase es una contradiccion consigo misma y con
la inteligencia -es una mediocridad, es una fan-
tasia, un error, una desviacion, pero que parece
ser tanto més profunda como mas desviada es
y falta de verdad.

CAPITULO VIGECIMO QUINTO
La contradiccién en la Trinidad

La religion o més bien la teologia, no so-
lamente objetivaba el ser humano como divino,
como ser personal, sino que presenta también
las determinaciones fundamentales, o mas bien
las diferencias fundamentales de los mismos
como personas. Por eso la Trinidad en un prin-
cipio no es otra cosa sino el concepto de las
diferencias fundamentales que el hombre per-
cibe en la esencia del hombre. Segun el modo
como se percibe esta esencia, difieren también



las diferencias fundamentales en que se basa la
Trinidad. Pero, como ya se ha dicho, las dife-
rencias de un mismo ser humano son presenta-
das como substancias, como personas divinas.
Y en el hecho de que ellas son esencias, hipds-
tasis, sujetos en Dios, se basa la diferencia entre
estas determinaciones tales como se encuentran
en Dios, y las mismas determinaciones tales
como se encuentran en el hombre, a raiz de la
ley expresa de que en la representacion de la
personalidad humana se enajena sus propias
determinaciones. Pero la personalidad de Dios
sblo existe en la fuerza imaginativa; por eso las
determinaciones fundamentales son también
aqui solo para la imaginacion personas e hipos-
tasis: en cambio, para la inteligencia sélo son
determinaciones. La Trinidad es la contradic-
cion del politeismo y del monoteismo, de fan-
tasia e inteligencia, de imaginacion y realidad.
La fantasia es la Trinidad, la inteligencia es la
unidad de las personas. Segun la inteligencia,
las personas diferenciadas s6lo son diferencias:



segun la fantasia, las diferencias son personas
diferenciadas -por lo tanto anulan la unidad de
la esencia divina. Para la inteligencia, las per-
sonas divinas son fantasmas; para la imagina-
cion son esenciales. La Trinidad exige del hom-
bre que piense lo contrario de lo que se imagi-
na, e imaginarse lo contrario de lo que uno
piensa -considerando a fantasmas como seres.

Son tres personas, pero no se diferencian
esencialmente. Tres personas, pero una esencia.
Hasta aqui todo sucede en forma natural. No-
sotros pensamos tres y hasta mas personas que
son idénticas en la esencia. De la misma mane-
ra, los hombres nos diferenciamos mediante
diferencias personales: pero en la cosa princi-
pal, en la esencia, en la humanidad, somos una
misma cosa. Y esta identificacion la hace no
solamente la inteligencia, sino también el sen-
timiento. Aquel individuo es hombre como
nosotros; en este sentimiento desaparecen todas
las demas diferencias -ricos o pobres, inteligen-



tes 0 no inteligentes, culpables o inculpables,
todos somos iguales. El sentimiento de la con-
dicion, de la participacion, es por lo tanto, un
sentimiento substancial, esencial y filosoéfico.
Pero las tres 0 mas personas humanas existen
las unas fuera de las otras, tienen una existencia
separada, aunque manifiesten la unidad de la
esencia mediante un amor tierno. Mediante el
amor fundan una persona moral; pero guardan
una existencia fisica separada. Por mas que
quieran la una y la otra, por mas que no pue-
dan prescindir la una de la otra, cada persona
tiene, sin embargo, una existencia formalmente
separada. La existencia en si y la existencia se-
parada de otras cosas son caracteristicas esen-
ciales de una persona, de una substancia. La
cosa es muy diferente en Dios y lo es necesa-
riamente porque lo que en el hombre es algo
distinto, en Dios es lo mismo, pero con el pos-
tulado de que debe ser algo distinto. Pues las
tres personas en Dios no tienen ninguna exis-
tencia la una fuera de la otra; porque de lo con-



trario habria, en el cielo de la dogmética cris-
tiana, aunque no tantos dioses como en el
Olimpo, por lo menos tres personas divinas en
forma individual, es decir, tres dioses. Los dio-
ses del Olimpo tienen la caracteristica de la
personalidad real en su individualidad; ellas
coinciden en la esencia, en la divinidad, pero
cada una era Dios por si sola; eran verdaderas
personas divinas-. En cambio, las tres personas
cristianas en Dios, s6lo son personas imagina-
das, pretendidas -por cierto son personas dis-
tintas de las personas reales, precisamente por-
gue son solamente personajes imaginados y
aparentes, pero a la vez quieren y deben ser
personas reales. EI momento caracteristico de la
realidad personal, o sea el alimento poli teisti-
co, estad destruido, negado como divino. Pero
precisamente por esta negacion, la personali-
dad de las otras personas se convierte en una
apariencia de la imaginacién. S6lo en la verdad
del plural encuéntrese la verdad de las perso-
nas. Las tres personas cristianas no son tres



dioses -por lo menos no deberian serlo- sino
un solo Dios. Las tres personas no terminan
como era de esperar en un plural, sino en un
singular; no son s6lo una misma cosa -por esto
lo son también los dioses del politeismo- sino
también a la vez a la existencia; la unidad es la
forma de la existencia de Dios. Tres son uno
solo; el plural es un singular. Dios es un ser
personal que consta de tres personas.

Luego, las tres personas son solamente
fantasmas a los ojos de la inteligencia; pues las
condiciones o determinaciones que debieran
comprobar su personalidad, son anuladas por
el mandamiento del monoteismo. La unidad
niega la personalidad; la independencia de las
personas sucumbe a la independencia de la
unidad; son solamente relaciones. El Hijo no es
sin el Padre, el Padre no es sin el Hijo, el Espiri-
tu Santo que de por si destruye la simetria, no
expresa otra cosa sino la relacion que tienen los
dos primeros entre si. Pero las personas divinas



se diferencian solo por lo que se refieren la una
a la otra. Lo esencial del Padre como persona,
es que él es Padre, lo del Hijo que él es Hijo. Lo
gue es el Padre fuera de su paternidad, no se
refiere a su personalidad; en esto es Dios y co-
mo Dios es idéntico con el Hijo como Dios. Por
eso se dice: Dios Padre, Dios Espiritu Santo. Dios
es igual y lo mismo en las tres personas. Otro es
el Padre, otro es el Hijo, otro es el Espiritu Santo;
pero no como otra cosa, sino como aquello que es el
Padre; es también el Hijo y el Espiritu Santo, es
decir, hay diferentes personas, pero sin diferencia de
la esencia. La personalidad se refiere por lo tanto
a la relacion de la paternidad, o sea, que el con-
cepto de la persona es aqui solamente un con-
cepto relativo, el concepto de una relacion. El
hombre, como padre, es precisamente en eso
dependiente de que es padre, pues no lo es sin
el hijo; mediante la paternidad el hombre se
rebaja en un ser relativo, dependiente e imper-
sonal. Es ante todo necesario no dejarse enga-
fiar por estas relaciones tales como existen en



realidad en el hombre. El padre humano es,
fuera de su paternidad, todavia un ser inde-
pendiente y personal; tiene por lo menos una
existencia en si formal, una existencia fuera de
su hijo; no es solamente padre con exclusion de
todos los demaés predicados de un ser real y
personal. La paternidad es una relaciéon que el
hombre pervertido hasta puede convertir en
una relacion exterior que no afecte su ser per-
sonal. Pero en Dios Padre no hay ninguna dife-
rencia entre Dios Padre y Dios Hijo como Dios;
s6lo la paternidad abstracta fundamenta su
personalidad, su diferencia con respecto al
Hijo, cuya personalidad es también solamente
fundada por la abstracta filiacion.

Pero a la vez se dice que estas relaciones
no son solamente relaciones y dependencias,
sino personas, seres, substancias reales. Luego
se afirma nuevamente la verdad del plural, la
verdad del politeismo y la verdad del mono-
teismo se niegan. De este modo se disuelve



también en el santo misterio de la Trinidad -en
cuanto debe presentar una verdad distinta del
ser humano, todo en engarios, fantasmas, con-
tradicciones y sofismas.

CAPITULO VIGECIMO SEXTO
La contradiccion en los sacramentos

Asi como se disuelve la esencia objetiva
de la religion, la esencia de Dios, asi se disuel-
ve, por razones faciles de comprender, la esen-
cia subjetiva de la religion en una serie de con-
tradicciones.

Los momentos subjetivos y esenciales de
la religion, son, por un lado, la fe y el amor, y
por el otro, en cuanto la religion se presenta
como un culto exterior, los sacramentos del
bautismo y de la cena. El sacramento de la fe es
el bautismo, el sacramento del amor es la cena.
En el sentido propio de la palabra s6lo hay dos
sacramentos, como hay dos momentos subjeti-



vos y esenciales de la religion: la fe y el amor;
porque la esperanza es solamente la fe con res-
pecto al futuro; por eso s6lo se convierte en un
momento esencial, cometiendo el mismo error
gue se ha cometido al establecer la persona del
Espiritu Santo.

La unidad de los sacramentos con la
esencia caracteristica de la religion, se hace no-
tar por el hecho de que las bases de los mismos
son cosas naturales, a las cuales, empero, se
atribuye un significado y un efecto contradicto-
rios a su naturaleza. Asi, el sujeto o la materia
del bautismo es el agua, el agua comun y natu-
ral, como asimismo la materia de la religion es
nuestro propio ser natural. Pero asi como nues-
tros propio ser nos es quitado y enajenado por
la religidn, asi también el agua del bautismo es
a la vez un agua muy diferente del agua
comun; porque no tiene una fuerza fisica, sino
hiperfisica: pues es el bafio del renacimiento,
depura al hombre del lodo del pecado original,



expulsa al diablo innato y reconcilia con Dios.
Es por lo tanto sélo en apariencia un agua natu-
ral: en realidad, es un agua sobrenatural. En
otras palabras, el agua del bautismo tiene efec-
tos sobrenaturales y aunque obra en forma so-
brenatural, es de una esencia sobrenatural, pero
solo en la imaginacion.

Pero a la vez la materia del bautismo de-
be ser agua natural. El bautismo no tiene vali-
dez, en efecto, si no ha sido realizado con agua.
Luego, la cualidad natural tiene también en si
misma un valor y significado, porque so6lo con
el agua, y con ninguna otra materia, se une el
efecto sobrenatural del bautismo de una mane-
ra sobrenatural. Dios, debido a su omnipoten-
cia, podria de por si lograr el mismo efecto a
cualquier otra cosa. Pero no lo hace; se acomo-
da a la cualidad natural; él elige una materia
semejante y correspondiente a su efecto. Por
eso no se rechaza la parte natural por completo;
mas bien queda siempre todavia cierta  ana-



logia, un resto de la naturaleza. El vino repre-
senta la sangre; el pan, la carne. También el
milagro se acomoda a las semejanzas: trans-
forma agua en vino o en sangre, una especie en
la otra, manteniéndose el concepto indetermi-
nado de la especie del liquido. Asi también en
nuestro caso. El agua es el liquido méas puro,
claro y transparente; debido a esto su cualidad
es la imagen de la esencia inmaculada del espi-
ritu divino. En una palabra, el agua tiene por si
misma como agua un significado; debido a esta
su calidad natural es consagrada y erigida co-
mo 6rgano o medio del Espiritu Santo. Asi el
bautismo tiene un hermoso y profundo sentido
natural. Pero este hermoso sentido en seguida
se pierde, pues se atribuye al agua un efecto
gue excede su esencia, un efecto que solo tiene
mediante la fuerza sobrenatural del Espiritu
Santo, no por si misma. La cualidad natural es
entonces nuevamente indiferente: quien con-
vierte agua en vino, puede ligar arbitrariamen-



te con cualquier substancia los efectos del agua
del bautismo.

Por eso el bautismo no puede concebirse
sin el concepto del milagro. El bautismo es un
milagro. La misma fuerza que ha hecho los mi-
lagros y ha transformado, debido a su poder
demostrativo en favor de la divinidad de Cris-
to, a judios y paganos en cristianos, la misma
fuerza ha instituido obrando en él. Con mila-
gros empezo el cristianismo, con milagros con-
tinda. Si alguien quisiera negar la fuerza mila-
grosa del bautismo, deberd negar también los
milagros en general. El agua milagrosa del bau-
tismo tiene su fuente natural en el agua, que en
las bodas de Canaan fue transformada en vino.

La fe que sobreviene por los milagros, no
depende de mi, de mi actividad propia, de la
libertad, de la fuerza intelectual convincente.
Un milagro que se realiza delante de mis ojos lo
debo creer, a no ser que yo sea absolutamente
ateo. El milagro me impone la fe en la divini-



dad de la cual procede. Por cierto supone en
determinados casos una fe alli donde se presen-
ta como un premio, pero aparte de estos casos
no exige una fe real, sino mas bien un sentido
creyente, una disposicion, prontitud, dedica-
cion, en oposicion al sentido maligno de los
fariseos. Pues el milagro debe demostrar que
aquel que lo produce realmente es lo que pre-
tende ser. Recién la fe fundada en el milagro es
una fe comprobada, fundada y objetiva. La fe
gue supone el milagro es solamente una fe en el
Mesias, no en Cristo en general; pero la fe que
dice que este hombre aqui sea Cristo, esta fe -y
es ella la cosa principal- la causa el milagro. Por
lo demés, no es tampoco necesaria la suposi-
cion de esta fe indeterminada. Innumerables
hombres fueron creyentes mediante el milagro;
luego el milagro era la causa de su fe. Por eso,
si los milagros no contradicen al cristianismo
-¢y como podrian contradecidle?-, entonces
tampoco contradicen al efecto milagroso del
bautismo. Al contrario, es necesario atribuir al



bautismo un significado sobrenatural si se le
guiere dar un significado cristiano. San Pablo
fue convertido mediante una aparicion repenti-
na y milagrosa, cuando todavia odiaba de todo
corazoén a los cristianos. El cristianismo lo ven-
cié a la fuerza. No se puede objetar que en otro
hombre esta operacién no hubiera tenido el
mismo éxito, que por lo tanto el efecto del
mismo deberia ser atribuido finalmente al
mismo San Pablo. Porque si los demas hubieran
tenido la misma aparicion, se habrian converti-
do en cristianos seguramente de la misma ma-
nera que Pablo. Pues la gracia divina es omni-
potente. La incredulidad y la inconvertibilidad
de los fariseos no es ningun argumento en con-
tra; pues precisamente a ellos se les quito la
gracia. El Mesias debia ser, necesariamente, y
por decreto divino, traicionado, maltratado y
crucificado. Luego debid haber individuos que
lo maltrataran y lo crucificaran; luego, debio
privarse de la gracia divina a esos individuos.
Por cierto no les fue quitada enteramente esa



gracia, no solo para aumentar su culpa, sino
también para no convertirlos. ;Cémo habria
sido posible resistir a la voluntad de Dios, su-
poniéndose por cierto que se trataba de una
voluntad real y no de un solo querer? Pablo
mismo atribuye su conversién enteramente a la
gracia divina y reconoce que él mismo no tiene
ningln mérito en esta conversion. Exactamente.
Pues el no resistir a la gracia divina significa
aceptar la gracia divina. Dejar que obre es ya
una cosa buena, luego es un efecto de la gracia
del Espiritu Santo. No hay ningun error mas
grande que querer conciliar el milagro con la
libertad de la doctrina y la libertad de la idea o
la gracia con la libertad de la voluntad. La reli-
gion separa la esencia del hombre, de él mismo.
La actividad, la gracia de Dios es la actividad
propia pero desinteresada del hombre, es una
voluntad libre, objetivada.

Pero la inconsecuencia més grande, si se
quiere tomar la experiencia, es que los hom-



bres, por el bautismo, no son santificados ni
transformados, como un argumento contra la fe
en un efecto sobrenatural del bautismo, como
lo han hecho tedlogos racional-ortodoxos; por-
gue también los milagros, también la fuerza
objetiva de la oracion, asi como todas las ver-
dades sobrenaturales de la religion, contradicen
a la experiencia. Quien invoca a la experiencia,
gue renuncie a la fe. Donde la experiencia es
una instancia, alli la fe religiosa y el sentido
religioso han desaparecido. El infiel niega la
fuerza objetiva de la oracién s6lo porque con-
tradice a la experiencia; el ateo va mas alla to-
davia, pues niega hasta la existencia de Dios
porque no la encuentra en la experiencia. La
experiencia intrinseca no es para €l ningun ar-
gumento en contra; porque lo que en ti mismo
experimentas de la existencia de otro ser, sélo
demuestra, que algo es en ti lo que no eres td,
lo que obra sobre ti en forma independiente de
tu voluntad y de tu conciencia personales, sin
gue sepas qué es aquel algo misterioso. Pero la



fe es més fuerte que la experiencia. Los casos
gue la contradicen no molestan la fe en sus
creencias; la fe es beata en si misma; sélo tiene
0jos para si misma, esta cerrada para todas las
demas cosas fuera de ella.

Por cierto la religién exige, a pesar del
punto de vista de su materialismo mistico,
siempre a la vez el momento de la subjetividad,
de la espiritualidad; asi también en los sacra-
mentos, pero precisamente en ello manifiéstese
la contradiccién consigo misma, y esta contra-
diccidon resalta especialmente en el sacramento
de la cena del Sefior; porque el bautismo apro-
vecha a los nifios, aunque también en él se exi-
ge como condicién de su eficacia, el momento
espiritual. Pero de una manera rara se ha colo-
cado este momento en la fe de otras personas,
en la fe de los padres o de sus representantes o
de la Iglesia en general. El objeto del sacramen-
to de la cena es, pues, el cuerpo de Cristo, un
cuerpo verdadero; pero le faltan los predicados



necesarios de la realidad. Tenemos aqui nue-
vamente en un ejemplo claro lo que hemos en-
contrado siempre en la esencia de la religion. El
objeto o sujeto de la sintaxis religiosa, es siem-
pre un objeto o sujeto realmente humano o na-
tural; pero la determinacién precisa, el predica-
do esencial de este sujeto, es negado. El sujeto
es sensual, pero el predicado es a sensual, es
decir, contradice al sujeto. Distingo a un cuerpo
real de un cuerpo imaginado sélo por el hecho
de que aquel ejerce sobre mi efectos corporales,
efectos no arbitrarios. Por eso, si el pan fuera el
cuerpo real de Dios, deberia producir su con-
sumo directamente efectos sagrados en mi, no
seria necesario hacer preparaciones especiales,
tener un espiritu santo. Si yo como una manza-
na, la manzana me da por si sola el gusto de la
manzana. No necesito més que a lo sumo un
estbmago sano, para sentir la manzana como
manzana. Los catélicos piden por parte del
cuerpo solo el ayuno como condicién para to-
mar la cena del Sefior. Esto basta. Con mis la-



bios toco el cuerpo de Cristo, lo rompo con mis
dientes, y mediante mi esofago lo llevo al esto-
mago; asimila al cuerpo no espiritualmente
sino corporalmente. ¢Por qué entonces sus efec-
tos no deben ser corporales? ;Por qué ese cuer-
po que es a la vez corporal pero también de una
esencia celestial y sobrenatural, no debe produ-
cir en mi efectos corporales, y sin embargo, a la
vez sobrenaturales y santos? Si recién mi espiri-
tu, mi fe, transforma el cuerpo de Cristo en un
cuerpo sagrado para mi, transformando el pan
seco en una substancia neumatica animal, ¢para
qué necesita entonces una cosa exterior? Pues
en este caso soy yo mismo quien produce el
efecto del cuerpo sobre mi, o sea su realidad,;
soy afectado por mi mismo. (Donde quedan
entonces la fuerza y la verdad objetivas? Quien
indignamente participa en la cena del Sefior, no
tiene otra cosa sino el consumo material del
pan y el vino. Quien no trae nada, no lleva na-
da. La diferencia esencial entre este pan y un
pan comun y natural, descansa, por eso sélo, en



la diferencia que hay entre el espiritu del que
va a la mesa del Sefior y el espiritu del que va a
otra mesa cualquiera. El que come o0 bebe indig-
namente, come y bebe para su propia condenacion,
porque no distingue el cuerpo del Sefior de una co-
mida vulgar. Pero este espiritu solo depende del
significado que yo dé a este pan. Si tiene para
mi el significado de que no es pan, sino el cuer-
po de Cristo, entonces tampoco tiene el efecto
de un pan vulgar. En el significado yace el efec-
to; yo no como para saciarme; por eso como
solamente una pequefia cantidad. Luego, con
respecto a la cantidad, que juega un papel esen-
cial en todo otro consumo material, se anula
exteriormente el significado de un pan comun.

Pero este significado sélo existe en la fan-
tasia; segun los sentidos el vino queda vino, y
el pan queda pan. Los escolésticos salvaron esta
dificultad con la distincidon precisa de substan-
cias y accidentes. Todos los accidentes que
constituyen la naturaleza de pan y de vino exis-



ten todavia; solo lo que constituye la esencia de
estos accidentes es transformado en carne y
sangre. Pero todas esas propiedades juntas, esa
unidad es la misma substancia. ;Qué es vino y
pan si se les quita las propiedades que los con-
vierten en lo que son? Son una nada. Por eso,
carne y sangre no tienen ninguna existencia
objetiva; de lo contrario deberian ser también
un objeto perceptible para los sentidos infieles.
Al contrario: los testigos Unicamente véalidos de
una existencia objetiva -el gusto, el olfato, el
tacto, la vista, hablan al unisono sélo de la rea-
lidad de pan y de vino. Vino y pan son en rea-
lidad substancias naturales, pero en la imagina-
cién substancias divinas.

La fe es el poder de la fuerza imaginativa,
gue convierte la realidad en irrealidad, y la
irrealidad en realidad; es la contradiccion dire-
cta con la verdad de los sentidos, es la verdad
de la razon. La fe niega lo que afirma la razén y
afirma lo que ella niega. El secreto de la cena es



el secreto de la fe -por eso la consumacion de la
cena es el momento mas sublime, mas encanta-
dor y embriagador del alma creyente. La des-
truccion de la verdad fria, de la verdad real, del
mundo y de la razon objetivos -una destruccion
gue constituye la esencia de la fe- alcanza en la
cena del Sefior su culminacion, porque aqui la
fe destruye un objetivo directamente presente,
evidente e indudable, sosteniendo que no existe
lo que segun el testimonio de la razén y de los
sentidos existe. Sostiene que es solamente apa-
riencia de que sea pan, en realidad es carne. La
tesis de los escolésticos expresa: es pan segun
los accidentes, es carne segun la substancia, es
solamente la expresién ideada y abstracta de lo
gue supone y expresa la fe, y no tiene otro sen-
tido que éste: segun la apariencia y para los
sentidos es aquello pan y en realidad es carne.
Por eso, donde la fuerza imaginativa de la fe ha
adquirido un poder tal sobre los sentidos de la
inteligencia, que hasta niega la verdad inequi-
voca y mas evidente de los sentidos, alli uno no



debe asombrarse si los fieles se exaltan a si
mismos hasta un grado tal que en realidad vie-
ron correr sangre en lugar de vino. Tales ejem-
plos los tiene el catolicismo. Poco se precisa
para percibir con los sentidos fuera de si lo que
se supone en la fe y en la imaginacion como
una realidad.

Mientras que la fe en el misterio de la ce-
na del Sefior dominaba a la humanidad como
una verdad santa y hasta como la verdad santi-
sima y mas sublime, el principio dominante de
la humanidad era la fuerza imaginativa. Todas
las caracteristicas que difieren entre la realidad
y la irrealidad, la razén y la sinrazén, habian
desaparecido; todo lo que uno podia imaginar-
se, se consideraba como una realidad real. La
religion santificaba cada contradiccidon con la
inteligencia, con la naturaleza de las cosas. No
os burléis de las preguntas estupidas de los
escolasticos. Eran consecuencias necesarias de
la fe. Lo que solamente es un objeto del senti-



miento, era objeto de la inteligencia; lo que con-
tradice a la inteligencia, se consideraba como si
no la contradijera. Era esta la contradiccion
fundamental de la escolastica de donde salieron
todas las demés contradicciones. No es de es-
pecial importancia, si yo creo en la doctrina
protestante o catdlica con respecto a la cena del
Sefior. La diferencia solamente consiste en que,
segun el protestantismo, carne y sangre de
Cristo recién en la lengua o sea en el acto de la
consumicion se unen de una manera milagrosa
con pan y vino; en cambio, segun el catolicis-
mo, esto sucede ya antes de la consumacion,
mediante el poder del sacerdote, el cual aqui,
sin embargo, s6lo obra en nombre del Omnipo-
tente, transformando pan y vino realmente en
cuerpo y sangre de Cristo. El protestante sélo
escapa prudentemente a una explicacion de-
terminada; no se expone en forma tan clara
como la ingenuidad piadosa y acritica del cato-
licismo, cuyo Dios, como una cosa Visible, pue-
de ser comido hasta por un raton; el cual en tal



caso da alojamiento a su Dios, y éste ya no
puede escaparle. El protestante, lo mismo que
el catdlico, cree comer, en pan y vino, realmente
carne y sangre de Cristo. En muy poco diferian
especialmente al comienzo los protestantes de
los catdlicos en esta doctrina. Asi por ejemplo
en Ansbach se origind un litigio sobre la cues-
tion de: Si el cuerpo de Cristo llegaria también has-
ta el estomago, si seria digerido como las demés co-
midas y si, por lo tanto, podria ser también echado
por el camino natural.

Pero aunque la fuerza imaginativa de la
fe convierte la existencia objetiva en una mera
apariencia, la existencia imaginada en verdad y
realidad, es de por si, o sea segun la verdad, lo
realmente objetivo sélo una materia natural.
Hasta la hostia en el caliz del sacerdote catélico,
solo en la fe es un cuerpo divino; siendo aquella
cosa visible y externa en que transforma el ser
divino, s6lo un objeto de la fe; pues el cuerpo
aqui tampoco es visible como cuerpo, ni es tan-



gible ni puede sentirse como tal. Esto significa:
el pan es solo segun el significado carne. Por
cierto tiene para la fe este significado el sentido
de una existencia real -asi como en general en el
éxtasis del amor algo que significa se convierte
en el objeto significado- no debe significar car-
ne, sino cerdo. Pero esta existencia no es, pues,
ninguna existencia carnal; es s6lo una existen-
cia creada, representada, imaginada, es decir,
solo tiene el valor y la cualidad de un significa-
do. Una cosa que para mi tiene un significado
especial es otra en mi imaginacion que en la
realidad. Lo que significa no es aquello que es
significado. Lo que es, es objeto de los sentidos;
lo que significa, sélo existe en mi imaginacion;
la fantasia, es s6lo para mi, no para los demas,
no existe objetivamente. Asi también aqui. Por
eso Zwingli dice que la cena del Sefior sélo tie-
ne un significado subjetivo, y al decir esto ha
dicho lo mismo que los demaés; sélo destruyo la
ilusién de la fuerza imaginativa religiosa; por-
gue la existencia en la cena del Sefior es sélo



una imaginacion, pero con la imaginacion de
gue no es imaginacion.

Zwingli ha expresado sencillamente, pro-
saicamente y racionalisticamente -y por eso en
forma brutal- lo que los demas dijeron mistica e
indirectamente, confesando ellos que sélo de la
mentalidad digna, o sea de la fe, depende la
eficacia de la cena del Sefior. Quiere decir que
so6lo para aquel pan y vino son carne y sangre
del Sefior, y hasta el mismo Sefior, para quien
tienen el significado sobrenatural del cuerpo
divino; porque solo de ello depende el afecto
religioso.

Pero si la cena del Sefior no opera nada
por si misma, si en consecuencia es una nada
-porque soélo existe lo que obra- sin la mentali-
dad correspondiente, sin la fe, entonces tiene
toda su importancia Unicamente en esta fe: todo
el acontecimiento se desarrolla en los senti-
mientos. Aunque la imaginacién de que yo re-
cibo al cuerpo real del Sefior tenga un influjo



sobre el alma religiosa, hay que decir que esta
imaginacioén a su vez sale del alma; sélo efectia
sentimientos piadosos porque ella misma es
una imaginacion piadosa. Luego, también en
este caso el sujeto religioso es efectuado y de-
terminado por si mismo, como si fuera por otro
ser mediante la imaginacién de un objeto ima-
ginado. Yo podria, por lo tanto, también, sin la
intervencién de vino y de pan, y sin ninguna
clase de ceremonias eclesiasticas, en mi mismo,
es decir; en la imaginacion, realizar el acto de la
cena del Sefior. Hay innumerables poesias pia-
dosas cuya Unica materia es la sangre de Cristo.
Tendriamos entonces en ellas una celebracion
de la cena del Sefior muy poética. En la imagi-
nacion viva del Cristo que sufre y derrama su
sangre, se une el alma con él; aqui el alma se
embarga en entusiasmo poético tomando la
sangre pura e inmaculada no mezclada con la
materia contradictoria y sensitiva: aqui no se
introduce ningun objeto que estorbe entre la
imaginacién de la sangre y la sangre misma.



Pero aunque la cena del Sefior, en general
el sacramento es una nada sin los sentimientos,
sin la fe, la religion sin embargo, representa el
sacramento como algo que existe en si, como
algo real y exterior, que difiere de la esencia
humana, de manera que en la conciencia reli-
giosa la cosa verdadera, la fe, los sentimientos,
sb6lo se convierten en una cosa secundaria, en
una condicion, mientras que la cosa imaginada
Yy supuesta se convierte en cosa principal. Y las
consecuencias necesarias e inevitables de este
materialismo religioso, de esta subordinacion
de lo humano bajo lo supuesto divino, de lo
subjetivo bajo lo que se cree objetivo, de la ver-
dad bajo la imaginacion, de la moral bajo la
religion -las consecuencias necesarias, digo, son
la credulidad y la inmoralidad. Credulidad
porque se liga con un objeto un efecto que no se
encuentra en la naturaleza del mismo, porque
una cosa no debe ser lo que es en la verdad,
porgue la pura imaginacion se da por realidad,;
inmoralidad porgue necesariamente en los sen-



timientos se separa la santidad de la accion
como de la moralidad, el consumo del sacra-
mento se convierte en un acto santo y santifica-
dor también, independientemente de los senti-
mientos. Asi, por lo menos, se presenta este
asunto en la préctica, que no sabe nada de los
sofismas de la teologia. Asi como por la religién
se pone en contradiccion con la inteligencia,
por lo mismo se coloca también siempre en
contradiccion con el sentido moral. Sélo con el
sentido de la verdad estd dado también el sen-
tido para lo que es bueno. La maldad de la inte-
ligencia es también siempre una maldad del
corazon. Quien engafia a su inteligencia, no
tiene tampoco un corazon veraz y honrado; el
sofisma echa a perder a todo el hombre. Pero la
doctrina de la cena del Sefior, es sofisma. Con la
verdad de la conviccion se expresa la mentira
de la presencia corporal de Dios; y, por otro
lado, con la verdad de la existencia objetiva se
expresa la mentira y la no necesidad de tener
conviccion.



CAPITULO VIGECIMO SEPTIMO
La contradiccion entre lafe 'y el amor

Los sacramentos hacen ver la contradic-
cién entre el idealismo y el materialismo, y en-
tre el subjetivismo y el objetivismo que consti-
tuyen la esencia mas intrinseca de la religion.
Pero los sacramentos no son nada sin la fe y el
amor. Por eso, la contradiccion existente en los
sacramentos no conduce a la contradiccién en-
tre la fe y el amor. La esencia secreta de la reli-
gion es la esencia del ser divino con el humano,
pero la forma de la religion, o sea la esencia
consciente y manifiesta de la misma, es la dife-
rencia entre aquellos dos seres. Dios es el ser
humano, pero la conciencia lo representa como
otro ser distinto. EI amor es aquel factor que
manifiesta la esencia oculta de la religion; la fe,
en cambio, es aquel factor que constituye su
forma consciente. EI amor identifica al hombre
con Dios y a Dios con el hombre; por eso tam-
bién identifica al hombre con el hombre. En



cambio, la fe separa a Dios del hombre, y por
eso también al hombre del hombre; porque
Dios no es otra cosa sino el concepto genérico
mistico de la humanidad, y por eso la separa-
cién de Dios de los hombres, significa la sepa-
racién del hombre de si mismo, o sea la disolu-
cién del vinculo comun. Mediante la fe la reli-
gion se pone en contradiccién con la moral, la
inteligencia, el sencillo sentido de verdad del
hombre; en cambio, por el amor se opone nue-
vamente a esta contradiccion. La fe aisla a Dios,
lo convierte en un ser especial y distinto; el
amor generaliza; convierte a Dios en un ser
comun, cuyo amor es idéntico con el amor al
hombre. La fe desune al hombre en su interior
consigo mismo, y en consecuencia también en
el exterior; pero el amor sana las heridas que
produce la fe en el corazén del hombre. La fe
convierte a la fe en Dios en una ley: el amor es
libertad, ella ni siquiera condena al ateo, por-
gue el amor mismo es ateo, pues niega aunque
no sea tedricamente, pero si practicamente, la



existencia de un Dios especial opuesto al hom-
bre.

La fe distingue entre lo que es verdad y lo
gue es mentira y reclama para si solamente la
verdad. La fe tiene una verdad determinada y
especial que por lo tanto, necesariamente, esta
unida con la negacién en cuanto a su contenido.
La fe es en su naturaleza exclusiva. Solamente
una es la verdad, solamente uno es Dios, sola-
mente uno al cual pertenece el monopolio de la
filiacién divina; todo lo demas es una nada, es
error, es estupidez. Jehova es el Dios verdade-
ro, todos los demas dioses son dioses inutiles.

La fe tiene algo especial para si, se apoya
en una revelacién especial de Dios, no ha llega-
do a lo que tiene por una via comun, no por el
camino que esta abierto para todos los hombres
sin diferencia alguna. Lo que a todos es accesi-
ble es algo comun pero que por eso mismo no
representa ningun objeto especial de la fe. Que
Dios es el Creador pueden conocerlo todos los



hombres por la naturaleza; pero lo que es este
Dios en persona para si mismo, es una cuestion
especial de la gracia, es un contenido de una fe
especial. Por eso mismo, o sea porgque ha sido
manifestado en manera especial, también el
objeto de esta fe es una fe especial. El Dios de
los cristianos es también el Dios de los paganos;
pero, sin embargo, hay una gran diferencia, la
misma diferencia existe entre yo en calidad de
persona amiga para el amigo y entre yo en cali-
dad de persona ajena para un extrafio que solo
me conoce desde muy lejos. Dios, como objeto
de los cristianos, es muy distinto objetivamente
para los paganos. Los cristianos conocen a Dios
en persona, cara a cara. En cambio, los paganos
saben solamente -y casi es esto una concesion
demasiado grande- lo que es Dios, pero no
quién es Dios. Por eso los paganos se dedicaron
también a la idolatria. La igualdad de los cris-
tianos y de los paganos ante Dios es, por lo tan-
to, una igualdad muy vaga; lo que tienen los
paganos de comun con los cristianos y vicever-



sa -si es que queremos ser tan liberales para
establecer algo que tengan en comun-, no es lo
cristiano propiamente dicho, ni es lo que consti-
tuye la fe. En lo que los cristianos son cristia-
nos, en eso nNo son precisamente diferentes de
los paganos; pero lo son por su conocimiento
especial de Dios; luego, su distintivo caracteris-
tico es Dios. La caracteristica especial es la sal
gue da recién el gusto para el ser comun. Un ser
es lo que es, por lo que es especialmente; sélo
guien me conoce en forma especial y personal,
me conoce verdaderamente. Luego, el Dios
especial, el Dios personal, éste es Dios, éste es
desconocido tanto para los paganos como para
los infieles en general, pero no para los cristia-
nos. Por cierto, esta él destinado también a los
paganos, pero en forma indirecta, sélo cuando
ellos dejan de ser paganos, cuando se convier-
ten en cristianos. La fe limita y embrutece al
hombre: le quita la libertad y la capacidad de
apreciar debidamente lo que es distinto de él.
La fe esti limitada a si misma. El dogmatico



filoséfico y en general cientifico, se limita debi-
do a la determinacion exacta de su sistema.
Pero esta limitacion tedrica tiene, por mas liga-
da e ilimitada que sea, un caracter libre, porque
de por si el terreno de la teoria es libre dado
gue aqui solamente deciden el objeto, la causa,
la inteligencia. Pero la fe hace especialmente de
su causa un objeto de la conciencia, del interés,
del instinto de felicidad; porque su objeto mis-
mo es un ser especial, personal, que requiere el
reconocimiento, y que de este reconocimiento
hace depender la beatitud.

La fe da al hombre una sensacién especial
de honor y de egoismo. El creyente se encuen-
tra distinguido ante todos los deméas hombres y
elevado sobre el hombre natural, se conoce co-
mo una persona de distincién, en la posesion
de derechos especiales; los creyentes son aristo-
cratas, los infieles plebeyos. Dios es esta dife-
rencia personificada, esa preferencia de los in-
fieles ante los infieles. Pero como la fe represen-



ta el propio ser como otro, el creyente coloca su
honor no directamente de si mismo, sino en
esta otra persona. La conciencia de su preferen-
cia es la conciencia de esta persona, el senti-
miento de si mismo lo tiene en esta otra perso-
nalidad. Asi como el sirviente se siente a si
mismo en la dignidad de su amo, y cree ser mas
gue un hombre libre e independiente, siendo de
un rango menor que su amo, asi también pro-
cede el creyente. El desmiente todos los méritos
propios para dejar exclusivamente a su amo el
honor del mérito; pero s6lo porque este mérito
finalmente le aprovecha a él, porque en el
honor de su sefior satisface su propia sensacion
de honor. La fe es altiva. Pero se distingue de la
altivez natural por el hecho de que transfiere la
sensacion de su preferencia, o sea su orgullo, a
otra persona que lo ha distinguido a él, a otra
persona que es, en realidad, su propio ser ocul-
to, su instinto de felicidad personificada y satis-
fecha; porque esta personalidad no tiene otras
determinaciones que las que aquello que es el



benefactor, el redentor, el salvador; luego son
determinaciones en que el creyente solo se re-
fiere a si mismo, a su propia beatitud eterna. En
una palabra, tenemos aqui el principio carac-
teristico de la religion en el sentido de que ella
transforma el activo natural en pasivo. El paga-
no se eleva, el cristiano se siente elevado. El
cristiano transforma en un objeto del sentimien-
to y de la sensibilidad lo que es para el pagano
un objeto de la actividad propia. La humildad
del creyente, es una altivez invertida -pero alti-
vez que no tiene la apariencia, o sea las carac-
teristicas exteriores de la altivez. El cristiano se
siente distinguido; pero esta distincion no es el
resultado de su actividad, sino un producto de
la gracia; él ha sido distinguido; pero él no tiene
mérito de ello. En general, no hace de si mismo
un objeto de su propia actividad, sino un objeto
de Dios.

La fe es esencialmente una fe determina-
da. Dios es en esta determinacion sélo el Dios



verdadero. Este Dios es Cristo, el verdadero y
unico profeta, el Hijo Unigénito de Dios. Y es-
tas determinaciones las debes creer, a no ser
gue quieras perder la beatitud. La fe es impe-
rante. Es, por lo tanto, necesaria, y constituye la
esencia de la fe, que es fijada como dogma. El
dogma sélo expresa lo que la fe queria decir en
un principio, o, por lo menos, pensaba. El
hecho de que, una vez que el dogma funda-
mental ha sido establecido, surgen de alli cues-
tiones especiales, que entonces, nuevamente,
deben ser decididas en forma dogmética. Que
de alli resulta una multitud molesta de dogmas,
es por cierto una fatalidad, pero no anula la
necesidad de que la fe sea fijada en dogmas, a
fin de que cada uno sepa, determinadamente,
lo que debe creer y cdmo debe adquirirse su
beatitud. Lo que hoy dia se rechaza hasta desde
el punto de vista del cristianismo creyente co-
mo una aberracidon, como un malentendido, lo
gue se lamenta como una exageracion, es nada
mas que el resultado de la esencia intrinseca de



la fe. La fe es, segun su naturaleza, limitada y
encadenada, porque tratase en la fe tanto de la
propia felicidad como del honor de Dios mis-
mo. Pero, asi como nos preocupamos de dar el
honor debido a una persona de rango superior,
asi procede también la fe. El apdstol Pablo no
piensa en otra cosa sino en la gloria, el honor, el
mérito de Cristo. La determinacion dogmatica,
exclusiva y escrupulosa, es una caracteristica de
la esencia de la fe. Por cierto la fe es liberal en
las comidas y en otras cosas indiferentes para
ella, pero de ninguna manera con respecto a los
objetos de la fe. Quien no esta en favor de Cris-
to est4 en contra de Cristo; lo que es no cristia-
no, es anticristiano. ¢(Pero qué es lo cristiano?
Esta cuestion debe ser exactamente determina-
da, no puede ser dejada al arbitrio de cada uno.
Si el contenido de la fe se encuentra hasta en
libros, que tienen su origen en diferentes auto-
res, si se encuentra este contenido en forma
casual, y en expresiones contradictorias, enton-
ces la limitacion y determinaciéon dogmaticas



son una necesidad exterior. Solo al dogma ecle-
siastico debe el cristianismo su conservacion.

Sélo es una falta de carécter, es la creyen-
te no creencia de los tiempos modernos, que se
esconde detras de la Biblia, oponiendo las ex-
presiones biblicas a las determinaciones
dogmaticas para librarse, mediante la arbitra-
riedad que se encuentra en la exégesis de las
barreras de la dogmatica. Pero la fe ya ha
desaparecido, se ha vuelto indiferente, cuando
las determinaciones de la fe son sentidas como
barreras. Es solamente la indiferencia religiosa
bajo la apariencia de la religiosidad, que con-
vierte la Biblia, que segun su naturaleza y su
origen es indeterminada, en una medida exclu-
siva de la fe, y que, bajo el pretexto de creer
solamente lo esencial, no cree nada, lo que me-
rece el nombre de la fe, por ejemplo, poniendo
en lugar del Hijo de Dios determinado de la
Iglesia, la determinacion vaga de un hombre
sin pecado, el cual, como ningun otro, podria



atribuirse el nombre del Hijo de Dios, en una
palabra, de un hombre al cual uno no se atreve
a llamarle hombre ni Dios. En efecto, que esto
es solamente el indiferentismo religioso, que se
esconde detrés de la Biblia, se ve por el hecho
de que se consideran las cosas de la Biblia, que
contradicen al actual punto de vista de la cien-
cia, como no obligatorias, y hasta se las niega
por no cristianas y hasta se declaran acciones
gue son cristianas y que necesariamente consti-
tuyen una consecuencia de la fe, como por
ejemplo, la separacion que debe haber entre los
fieles y los infieles.

La Iglesia ha condenado con entera razén
a las demas sectas y a los infieles en general;
porque esta condenacion estid basada en la
esencia de la fe. La fe aparece, por lo pronto
s6lo como una separacion inofensiva entre los
fieles y los infieles; pero esta separacion es su-
mamente critica. Los fieles tienen a Dios en su
favor, los infieles lo tienen en su contra y en



esto reside el motivo de la exigencia de aban-
donar el estado de la infidelidad. Lo que tiene a
Dios en su contra es una nada, es condenado;
porque lo que tiene a Dios en su contra esta
también a su vez en contra de Dios. La creencia
es sindnima de ser humano; la no creencia de ser
malo. La fe limita y atribuye todo a la mentali-
dad. Para la fe los infieles son no creyentes por
ser malos, son enemigos de Cristo. La fe asimi-
la, por lo tanto, solamente a los creyentes; en
cambio, condena a los infieles. Ella es buena
para con los fieles, pero mala para con los infie-
les. En la fe hay un principio malo.

Es solamente el egoismo, la vanidad de
los cristianos, lo que les hace ver la astilla de la
fe de los pueblos no cristianos, pero no ven las
vigas en su propia fe. Sélo la forma de la dife-
rencia religiosa de la fe es, entre los cristianos,
otra que entre los demés pueblos. Son solamen-
te diferencias climatéricas o diferencias del
temperamento del pueblo las que fundamentan



la diversidad. Un pueblo belicoso o en general
un pueblo exaltado, demostrara, naturalmente,
su diferencia religiosa por acciones bélicas. Pe-
ro la naturaleza de la fe como tal es, en todos
los pueblos, la misma. En su esencia, la fe con-
dena y rechaza. Toda la bendicién, todo lo que
es bueno, lo reclama para si y para su Dios, asi
como el amante lo hace con la amada; pero toda
la maldicién, todo lo malo, lo atribuye a la in-
credulidad. Bendito, agradable a Dios, candida-
to de la eterna felicidad es el creyente; pero
maldito, condenado por Dios, rechazado por
los hombres es el infiel; porque lo que Dios
rechaza, el hombre no puede aceptar; seria esto
una critica del juicio divino. Los mahometanos
matan a los infieles con fuego y espada, los cris-
tianos con las llamas del infierno. Pero las lla-
mas del infierno se manifiestan también ya en
este mundo para iluminar la noche del mundo
infiel. Asi como los fieles ya aqui gozan las
alegrias celestiales, asi también arden ya aqui
las llamas del fuego eterno, por lo menos en



momentos de entusiasmo religioso. El cristia-
nismo no impone persecuciones de los herejes y
menos todavia la conversion por las armas.
Pero en cuanto la fe condena, produce necesa-
riamente una mentalidad de la cual han surgi-
do las persecuciones de herejes. Amar a un
hombre que no cree en Cristo, seria un pecado
contra Cristo, seria amar al enemigo de Cristo.
Lo que Dios, lo que Cristo no ama, esto no debe
amar tampoco el hombre; su amor seria una
contradiccion con la voluntad divina, luego
significaria un pecado. Dios ama por cierto a
todos los hombres, pero s6lo cuando y porque
son cristianos o por lo menos pueden serlo y
guieren serlo. Ser cristiano significa ser amado
por Dios; no ser cristiano significa ser odiado
por Dios, ser un objeto de la ira divina. Luego
el cristiano s6lo debe amar al cristiano, al otro
s6lo como a un objeto cristiano; solo debe amar
lo que la fe santifica y bendice. La creencia es el
bautismo del amor. ElI amor al hombre como
hombre, sélo es un amor natural. El amor cris-



tiano es un amor sobrenatural y santificado;
pero el amor cristiano ama solamente lo que es
cristiano. La frase: amad a vuestros enemigos se
refiere s6lo a los enemigos personales, pero no
a los enemigos publicos, los enemigos de Dios,
los enemigos de la fe, los infieles. Quien ama al
hombre, niega a Cristo; quien no cree en Cristo,
niega a su Sefior y Dios; la fe anula los vinculos
naturales de la humanidad, pues pone en lugar
de la unidad general y natural, una unidad par-
ticular.

No se objete que la Biblia dice: No juzguéis
a fin de que no sedis juzgados. Por lo tanto, no se
objete el hecho de que la fe deje a Dios tanto el
juicio como la condena. También estos y seme-
jantes pronunciamientos so6lo valen para el de-
recho privado cristiano, pero no en el derecho
estadual cristiano; ellos pertenecen solamente a
la moral, no a la dogmatica. Ya significa una
indiferencia religiosa el referir semejantes pro-
nunciamientos al terreno de la dogmatica. La



diferencia entre el infiel y el hombre es un fruto
de la humanidad moderna. Para la fe el hombre
sblo se considera segun su creencia; la diferen-
cia esencial entre el hombre y el animal consiste
para la fe solamente en la creencia religiosa.
Sélo ella comprende en si todas las virtudes
gue atraen al hombre el beneplécito de Dios;
pero Dios es la medida, su complacencia es la
forma como debe ser el hombre reconocido por
Dios. Donde se hace una diferencia entre el
hombre y el creyente, ya hay una separacién de
la fe; alli ya vale el tambre por si solo indepen-
dientemente de su creencia. Por eso la fe sélo es
una fe verdadera y sincera alli donde triunfa la
diferencia religiosa. Si la diferencia religiosa se
mitiga, también la misma fe se vuelve indife-
rente y no tiene caracter. S6lo en casos de por si
indiferentes la fe puede ser liberal. El liberalis-
mo del apostol Pablo tiene como suposicion la
aceptacion de los articulos fundamentales de fe.
Donde interesan en primer término los articu-
los fundamentales de la fe, se forma la diferen-



cia entre lo esencial y lo no esencial. En el te-
rreno de lo que no es esencial, no hay ninguna
ley; alli sois libres. Pero sélo bajo la condicién
de que concedais a la fe su derecho, la fe os
daré derechos y libertades.

Seria por lo tanto equivocado creer que la
fe dejara el juicio a Dios. Sélo le deja el juicio
moral con respecto a la fe, sélo el juicio sobre la
realidad moral de la misma, o sea sobre la sin-
ceridad o no sinceridad de la fe de los cristia-
nos. La fe sabe cuales estardn a la izquierda y
cuéles a la derecha de Dios. S6lo no lo sabe con
respecto a las personas; pero que Unicamente
los fieles seran los herederos de la felicidad
eterna, esta fuera de cualquier duda. Pero tam-
bién prescindiendo de eso: el Dios que difiere
entre los fieles y los infieles, que condena y que
recompensa, nNo es otra cosa sino la misma fe.
Lo que Dios condena, lo condena la fe y vice-
versa. La fe es un fuego que devora sin con-
templaciones de ninguna clase a todo lo que le



es contrario. Este fuego de la fe, considerado
como un ser objetivado, es la ira de Dios o, lo
gue es lo mismo, el infierno, porque el infierno
tiene l6gicamente su razén de ser en la ira de
Dios. Pero este infierno lo tiene la fe en si mis-
mo, en sus sentencias de condena. Las llamas
del infierno son solamente las chispas de la
mirada iracunda con que mira la fe a los infie-
les.

Por eso la fe es, en su esencial parcial.
Quien no esta en favor de Cristo, esta en contra
de él. La fe s6lo conoce enemigos o amigos, no
hay ante ella imparcialidad; s6lo estd imbuida
de si misma. La fe es en su esencia intolerante
-digo en su esencia porque con la fe siempre
esté ligada la mania de que su causa es la causa
de Dios, su honor el honor de Dios. El Dios de
la fe no es otra cosa sino el ser subjetivado de la
fe, la fe que es objeto para si misma. Por eso se
identifica también en el alma religiosa y en la
conciencia religiosa la causa de la fe con la cau-



sa de Dios. Dios toma parte a su favor; el in-
terés de los fieles es el interés intrinseco de Dios
mismo. Quien os toca a vosotros -asi dice el libro
del profeta Sacharja- toca la pupila del Hijo de
Dios. Lo que hiere la fe hiere a Dios, lo que nie-
ga la fe niega a Dios.

La fe no conoce ninguna otra diferencia
gue aquella que existe entre el servicio de Dios
y la idolatria. Sélo la fe da honor a Dios; la infi-
delidad le quita a Dios lo que a él le pertenece.
La infidelidad es una injuria contra Dios, es un
crimen de lesa majestad. Los paganos adoran a
los demonios; sus dioses son diablos. Yo digo
que lo que sacrifican los paganos, lo sacrifican a los
diablos y no a Dios. Yo no quiero que vosotros
tengéis relacion con el diablo. 1. Corintios 10, 20.
Pero el diablo es la negacion de Dios; el odio a
Dios, no quiere que haya Dios. De la misma
manera la fe es ciega contra lo bueno y lo ver-
dadero que hay también en la idolatria; y asi
ella ve en todo lo que no sirve a su Dios, es de-



cir, a si misma, idolatria y en la idolatria sélo
una obra del diablo. Por eso la fe debe ser nega-
tiva también en sus sentimientos frente a esta
negacion de Dios: es, por lo tanto, en su esen-
cia, indiferente contra lo que es contrario, y en
general contra lo que no coincide con ella. Su
tolerancia seria una intolerancia para con Dios,
el cual tiene el derecho de una tirania absoluta.
Nada debe existir de lo que no reconoce a Dios
ni a la fe. Que en el nombre de Jess doblen su rodi-
Ila todos los que estén en el cielo, en la tierra y deba-
jo de la tierra, y que todas las lenguas confiesen que
Jesucristo es el ser en honor de Dios el Padre. Por
eso exige también la fe un més alla, un mundo
donde ella no tiene oposicién alguna o donde
esta oposicion por lo menos existe para glorifi-
car el egoismo de la fe triunfante. El infierno
dulcifica las alegrias de los feligreses beatos.
Vendréan ellos, los elegidos, para contemplar las
torturas de los infieles y ver sus dolores, y no
serdn movidos a compasion, sino que, al con-
trario, al contemplar los sufrimientos innume-



rables de los infieles, darén ellos gracias a Dios
embargados de alegria sobre su propia salva-
cion.

La fe es lo contrario del amor. El amor re-
conoce hasta en el pecado todavia la virtud, y
hasta en el horror la verdad. S6lo desde aquel
tiempo en que, en lugar del poder de la fe se ha
colocado el poder de la unidad natural y ver-
dadera del género humano, el poder de la inte-
ligencia y de la humanidad, se ve también en el
politeismo una verdad, o por lo menos se trata
de explicar con razones naturales y humanas, lo
gue la fe solo deriva del diablo. Por eso es tam-
bién el amor solo idéntico con la inteligencia,
pero no con la fe; porque asi como es la inteli-
gencia, asi es el amor, de una naturaleza libre y
universal, mientras que la fe tiene una natura-
leza limitada y cohibida. S6lo donde la inteli-
gencia reine también un amor general, la inte-
ligencia misma no es otra cosa sino el amor
universal. La fe ha inventado al infierno, no el



amor ni la inteligencia. Para el amor es el in-
fierno una abominacion y para la inteligencia es
una estupidez. Seria imposible ver en el infier-
no so6lo una aberracion de la fe, una fe equivo-
cada. El infierno se encuentra también ya en la
Biblia. La fe, en general, se parece a si misma en
todas partes del mundo, por lo menos la fe po-
sitivamente religiosa, la fe en el sentido en que
aqui se toma y debe tomarse, a no ser que se
guiera convertir los elementos de la inteligencia
y de la instruccién con la fe -una mezcla en que
por cierto el caracter de la fe ya no puede dis-
tinguirse.

Por eso, si la fe no contradice al cristia-
nismo, no le contradicen a éste tampoco su
mentalidad, que resulta de la fe, ni tampoco las
acciones que resultan de esa mentalidad. Todos
los actos, todos los sentimientos que contradi-
cen al amor, a la humanidad, y a la inteligencia,
coinciden con la fe. Todos los horrores de la
historia de la religion cristiana acerca de los



cuales nuestros fieles dicen que no han venido
del cristianismo, han surgido, sin embargo, de
él, porque provinieron de la fe. La negacion de
este hecho es hasta una consecuencia necesaria
de la fe; porque la fe se atribuye solo lo que es
bueno, pero todo lo que es malo lo atribuye a la
inferioridad o a la verdad de la fe verdadera o
al hombre en general. Pero precisamente en el
hecho de que la fe niega que el cristianismo
tenga culpa alguna en lo malo, tenemos la
prueba decisiva de que ella es realmente la cau-
sante de todo eso, porgue tenemos alli el testi-
monio de su limitacion, parcialismo e intole-
rancia debido a la cual sélo es buena para con-
sigo misma y para sus adeptos; en cambio, es
mala e injusta contra todo lo demés y contra
todas las demés. Lo bueno que los cristianos
han hecho, lo han hecho segun la fe, no el hom-
bre, sino el cristiano, o sea la misma fe; pero lo
malo que han cometido los cristianos no lo ha
hecho el cristiano, sino el hombre. Las acciones
malas del cristianismo, corresponden, por lo



tanto, a la esencia de la fe, tal cual como ya esta
pronunciada en el documento més antiguo y
mas sagrado del cristianismo, en la Biblia. En
cuanto alguno os predique un evangelio distinto del
que habéis recibido, sea maldito Gélatas 1, 9. No
tiréis en el mismo yugo ajeno con los infieles. Porque
¢qué puede tener de coman la justicia con la injusti-
cia? ¢Qué tiene de comin la luz con la oscuridad?
¢Como coincide Cristo con Belial? ¢O cdmo puede
tener el fiel participacion alguna con un infiel?
¢ Qué tiene que ver el templo de Dios con el de los
dioses? Vosotros, en cambio, sois el templo de Dios
vivo asi como dice Dios: Yo quiero vivir e imperar
entre ellos y quiero ser su Dios y ellos deben ser mi
pueblo. Por eso segregaos y separaos de aquellos,
dice el Sefior, y no toquéis nada de lo que es impuro,
entonces os recibiré. 2. Corintios 6. 14-17. Y cuan-
do el sefior Jesucristo se revele en el cielo juntamente
con sus angeles poderosos rodeado de llamas de fue-
go, para entregar a su venganza los que no recono-
cen a Dios y para que aquellos que no obedecieron al
evangelio de nuestro Sefior Jesucristo sufran penas y
maldicidn eterna lejos de la faz del Sefior y de su



poder glorioso, cuando venga para que sea glorifica-
do en medio de sus santos, admirado de todos los
fieles 2. Tes. 1. 7-10. De tal modo Dios ha amado al
mundo, que entregd a su propio Hijo Unigénito, a
fin de que todos los que creen en €él no se pierdan,
sino que tengan la verdad eterna. Juan 3, 16. Cada
espiritu que no confiesa que Cristo ha venido en
carne no es de Dios; es el espiritu del anticristo. 1.
Juan, 4. 2, 3. ¢Quién es mentiroso a no ser aquel
que niega que Jesus fuera el Cristo? Este es el anti-
cristo que niega al Padre y al Hijo. 1, Juan 2. 22.
Quien trasgrede una ley y no queda en la doctrina
de Cristo no tiene Dios; quien queda en la doctrina
de Cristo, tiene a ambos, al Padre y al Hijo. Si algu-
no viene a vosotros y no os predica su doctrina, no lo
recibais en vuestra casa ni le saludéis. Porque quien
le saluda, participa en sus malas obras. 2. Juan. 9-
11. Asi habla el Apéstol del amor. Pero el amor
que él celebra es sélo el amor fraternal cristia-
no. Dios es el salvador de todos los hombres, pero
especialmente de los fieles. 1 Tim. 4. 10. Este espe-
cialmente es muy significativo. Hagamos bien a



todo el mundo, pero més que a nadie a los correli-
gionarios. Galatos 6. 10. Este mas que nadie, es
también significativo. Evita a un hombre hereje
cuando ha sido amonestado una y otra vez y sepa
que es malo y pecaminoso y se ha condenado a si
mismo Tito 3, 10, 11. Himeneo y Fileto han echado
a perder la fe de varios; por eso los he entregado al
diablo, a fin de que sean castigados y que no blasfe-
men mas | Tim 1 20; 2. Tim. 2.17.18. Todas estas
son citas que invocan los catdlicos hoy todavia
para demostrar que la intolerancia de la Iglesia
para con los herejes es apostolica. Si alguien no
quiere a Nuestro Sefior Jesucristo, sea anatema. 1.
Coro 16. 22. Quien cree en el Hijo, tiene la vida
eterna. Quien no cree en el Hijo, no verd la vida
eterna, sino que la ira de Dios caerd sobre él Juan 3.
36. Y quien escandaliza a uno de los pequefiuelos
que creen en mi, serd mejor para él que le fuera col-
gada una piedra molar en su cuello y que fuera tira-
do al mar. Marcos. 42; Mateo 18.6. Quien cree y se
hace bautizar, sera beato; pero quien no cree serd
condenado Marcos. 16. 16. La diferencia entre la



fe tal como se expresa, ya en la Biblia, y la fe
como se presenta en tiempos posteriores, es
sblo equivalente a la diferencia entre la semilla
y la planta. En la semilla no se ve tan claramen-
te todo lo que en la planta madura salta a la
vista; y sin embargo la planta ya se encuentra
en el germen o en la semilla. Pero lo que salta a
la vista, esto, naturalmente, los sofistas no quie-
ren reconocerlo; s6lo se aferran a la diferencia
entre la existencia desarrollada y no desarro-
llada; la unidad entre ambas no la reconocen.

La fe pasa a ser necesariamente odio, y el
odio se convierte en persecucion, donde la in-
fluencia de la fe no encuentra resistencia y no
fracasa frente a un poder ajeno a la fe, como ser
al poder del amor, de la humanidad, de la justi-
cia. La fe se eleva necesariamente por encima
de las leyes morales naturales. La doctrina de la
fe es la doctrina de los deberes contra Dios -el
deber supremo es la fe. Cuanto mas alto esté
Dios por encima del hombre, tanto més altos



estéan también los deberes para con Dios. Y ne-
cesariamente los deberes contra Dios, entran en
colision con los deberes humanos. Dios no so-
lamente es creido y representado como el ser
comun, el padre de los hombres, el amor
-semejante fe es la fe del amor-; también repre-
sentado como un ser personal, como ser en si.
Por eso, como Dios en calidad de un ser en si se
separa de la esencia del hombre, asi se separan
también los deberes para con Dios de los debe-
res para con los hombres -separdndose en los
sentimientos en igual forma la fe de la moral y
del amor. Que nadie diga que la fe en Dios sea
la fe en el amor, en el bien, y que, por lo tanto,
la fe sea una expresion de sentimientos buenos.
En el concepto de la personalidad desaparecen
las determinaciones morales; se convierten en
cosa secundaria, en meros accidentes. La cosa
principal es el sujeto, el divino yo. EI amor a
Dios mismo es santo, un amor hacia un ser per-
sonal, no moral, sino amor paternal. Innumera-
bles canciones piadosas solo estan llenas del



amor hacia el Sefior; pero en este amor no se ve
ni una chispa de un sentimiento o idea moral
elevada.

La fe es para si misma lo més sublime,
porque su objeto es una personalidad divina.
Por eso hace depender la eterna felicidad de si
misma, no del cumplimiento de deberes gene-
rales y humanos. Pero lo que tiene por conse-
cuencia la eterna felicidad, esto se convierte, en
el sentido del hombre, necesariamente en una
cosa principal. Por eso, asi como intrinsecamen-
te la moral esta subordinada a la fe, asi puede y
debe alli subordinarse y hasta sacrificarse a esta
fe exteriormente y précticamente. Es necesario
gue haya acciones en que la fe se presente dife-
rente y hasta en forma contradictoria con res-
pecto a la moral -acciones que moralmente son
malas, pero segun la fe loables, porque sélo
tienen por fin el interés verdadero de la fe. To-
da la salvacién estd en la fe; por eso todo de-
pende de la salvacion por la fe. Si la fe est en



peligro, esta en peligro también la eterna felici-
dad y el honor de Dios. Por eso la fe tiene una
posicion privilegiada cuando tiene por objeto el
fomento de si misma; porque es ella, en el sen-
tido riguroso de la palabra, el Unico bien para el
hombre, asi como Dios mismo es el Unico ser
bueno; por eso el primero y mas alto manda-
miento es la fe.

Precisamente porgue no hay ninguna re-
lacidén natural e intrinseca entre la fe y los sen-
timientos morales, mas bien la esencia de la fe
requiere que ella sea indiferente para con los
deberes morales, que sacrifica el amor hacia los
hombres al honor de Dios, precisamente por
eso se exige que la fe tenga por consecuencia
buenas obras y que se manifieste por las obras
del amor. La fe indiferente hacia el amor, o sea
la fe sin amor, contradice a la inteligencia, al
sentimiento de la justicia en el hombre, al sen-
timiento moral al cual el amor se impone direc-
tamente como una ley y como una verdad. Por



eso la fe se limita de por si, y en contradiccion
con su esencia, a la moral: una fe que no se ma-
nifieste por el amor, no es una fe verdadera.
Pero esta limitaciobn no proviene de la misma
fe. Es el poder y el amor independientes de la fe
los que les imponen estas leyes; porque la cua-
lidad moral se convierte en un signo caracteris-
tico de la fe verdadera. La verdad de la fe se
hace depender de la verdad moral -una rela-
cién que en el fondo contradice a la fe.

En efecto, la fe beatifica al hombre; pero
es cierto también que no le proporciona ningu-
nos sentimientos verdaderamente morales. Si
corrige al hombre, si tiene por consecuencia
sentimientos morales, entonces proviene esto
de una conviccion intrinseca independiente de
la fe religiosa, de la conviccién de la verdad
absoluta de la moral. Sélo es la moral que le
dice a los creyentes: Tu fe es una nada si no te
hace bueno; pero no lo dice la fe. Por cierto, la
certeza de la eterna felicidad, el perdon de los



pecados, la redencion de todos los castigos,
pueden ser un estimulo para el hombre de pro-
ceder bien. EI hombre que cree esto, tiene todo,
es beato; se hace indiferente para con los dones
de este mundo; ninguna envidia, ninguna am-
bicion, ningun sensualismo pueden ligarlo;
todo lo que es terrenal desaparece ante el as-
pecto de la divina gracia y de la eterna beati-
tud. Pero las obras buenas no provienen de los
sentimientos de la misma virtud. Ni el amor
mismo ni el objeto del amor o sea el hombre,
gue es la base de toda moral, es el incentivo de
sus buenas acciones. No, €l no hace el bien por
el bien, ni por el hombre, sino por Dios, por
gratitud hacia Dios, que ha hecho todo por él, y
por el cual, a su vez, él debe hacer todo lo que
estd en su poder. El suprime el pecado, porque
ofende a Dios, a su Salvador, a su Sefior y bene-
factor. El concepto de la virtud es aqui el con-
cepto del sacrificio recompensado. Dios se ha
sacrificado por el hombre; pero éste a su vez se
sacrifica por Dios. Cuanto maés alto el sacrificio,



tanto mejor la accion. Cuanto més alto contra-
dice al hombre, a la naturaleza, cuanto mas alta
la abnegacion, tanto méas grande la virtud. Y
este concepto puramente negativo del bien, lo
ha realizado y perfeccionado especialmente el
catolicismo. Su concepto moral mas sublime es
el del sacrificio -de ahi el alto significado de la
negacion del amor sexual, de la virginidad. El
castigo, o mas bien la virginidad, es la virtud
caracteristica de la fe catolica -es la virtud méas
trascendental y fantastica, la virtud de una fe
sobrenatural-; es para la fe la virtud més alta
pero en si no es ninguna virtud. Por eso la fe
convierte en una verdad lo que segun su conte-
nido no es ninguna; quiere decir, que no tiene
sentido de la virtud, necesariamente tiene que
degradar la virtud verdadera porque eleva una
virtud puramente aparente, porque no es guia-
da por ningun otro concepto que por el de la
negacion, de la contradiccién con la naturaleza
del hombre.



Pero aunque las acciones contradictorias
al amor cometidas durante la historia de la reli-
gion cristiana estén conformes con el cristia-
nismo, y que por eso los adversarios del cris-
tianismo tengan razén al inculparle las cruel-
dades dogméticas de los cristianos, ellos sin
embargo se equivocan con respecto al cristia-
nismo, porque el cristianismo no es solamente
una religion de la fe, sino también del amor, no
s6lo obliga a creer sino también a amar. Los
actos de la barbarie y del odio con respecto a
los herejes, corresponden y contradicen al
mismo tiempo al cristianismo. ;Cémo es posi-
ble esto? Por cierto lo es porque el cristianismo
sanciond a la vez los actos provenientes del
amor Yy los actos provenientes de la fe sin amor.
Si el cristianismo hubiera tenido como ley so-
lamente la fe, sus adeptos tendrian razén, y no
so6lo podrian inculpar las crueldades de la his-
toria de la religion cristiana, entonces los repro-
ches de los infieles serian justificados sin res-
triccion alguna. El cristianismo no ha dado cur-



so libre al amor, no se ha elevado al punto de
vista de que el amor seria la ley absoluta. No ha
tenido esta libertad ni ha podido tenerla porque
es una religién -y por eso el amor estd sometido
a la dominacion de la fe. EI amor es sélo una
doctrina esotérica, la fe en cambio una doctrina
esotérica del cristianismo- el amor es sélo la
moral, pero la fe es la religion de la religion
cristiana.

Dios es el amor. Este lema es el lema su-
premo del cristianismo. Pero la contradiccion
de la fe y del amor ya esta contenida en esta
frase. EI amor sélo es un predicado. Dios el
sujeto. ¢Pero qué es este sujeto en su oposicion
al amor? Yo debo preguntar y diferenciar de
esta manera necesariamente. La necesidad de
esta distincion seria destruida si se dijera a la
inversa: El amor es Dios; el amor es el absoluto.
En la frase, Dios es el amor, es el sujeto, la oscu-
ridad detras de la cual se esconde la fe; el pre-
dicado es la luz que ilumina el sujeto que de



por si es oscuro. El amor solo no llena mi espiri-
tu: yo dejo un lugar abierto para mis faltas. En
el predicado yo hago funcionar el amor, en el
sujeto la fe contra el amor, al representarme a
Dios como sujeto, en oposicién al predicado. Es
por eso necesario que yo pronto pierda la idea
del amor, pronto la idea del sujeto, pronto sa-
crifique a la deidad de Dios la personalidad del
amor, pronto sacrifigue a la personalidad de
Dios el amor. La historia del cristianismo ha
confirmado bastante esta contradiccion. Espe-
cialmente el cristianismo ha celebrado el amor
como deidad esencial tan entusiastamente, que
en este amor desaparecié por completo la per-
sonalidad de Dios. Pero al mismo tiempo sacri-
ficé en la misma alma a la majestad de la fe el
amor. La fe insiste en la independencia de Dios;
el amor la elimina. Dios es amor, significa que
Dios es nada en si; quien ama renuncia a su
independencia egoistica; él convierte lo que
ama en lo esencial de su existencia. Pero al
mismo tiempo, mientras que me hundo en la



profundidad del amor, surge la idea del sujeto
y destruye la armonia entre el ser divino y
humano, la que ha sido profunda por el amor.
La fe se presenta con sus pretensiones y conce-
de al amor s6lo tanto como le corresponde a un
predicado cualquiera, en el sentido comun y
general. La fe no deja que el amor obre libre e
independientemente; se convierte en la esencia,
en el fundamento. El amor de la fe es solamente
una figura retérica, una ficcion poética de la fe
-es la fe en éxtasis. Cuando la fe vuelve en si, ha
desaparecido el amor.

Forzosamente debo yo practicar esta con-
tradiccion tedrica también en mi vida. Forzo-
samente; porque el amor en el cristianismo es
manchado por la fe, no es libre, no es compren-
dido en el sentido verdadero de la palabra. Un
amor limitado por la fe es un amor falso. El
amor no conoce otra ley sino la de si mismo; es
divino por si mismo; no necesita de la consa-
gracion por parte de la fe; s6lo puede ser fun-



damentado por si mismo. El amor que esta li-
gado a la fe, es, en cambio, un amor falso, un
amor que contradice al concepto del amor, es
decir que se contradice a si mismo, es un amor
aparente, porgque esconde en si el odio de la fe;
solo es bueno mientras no se lesiona la fe. Por
eso, en esta contradiccién consigo mismo, se le
ocurren, para retener la apariencia del amor, los
sofismas més diabdlicos, tales como Agustin los
reproduce en su apologia de las persecuciones
de los herejes. El amor es limitado por la fe; por
eso él no encuentra que los actos del odio que
permite la fe sean una contradiccion consigo
misma; éste amor interpreta los actos de odio,
efectuados por la fe, como actos de amor. Y
necesariamente encara en semejantes contra-
dicciones, porque ya de por si es una contradic-
cién, que el amor puede ser limitado por la fe.
Cuando el amor soporta semejante barrera, ha
renunciado a su independencia, a su propio
juicio, a su propio criterio y medida; esta sin



remedio entregado a los mandamientos de la
fe.

Aqui tenemos un nuevo ejemplo de que
muchas cosas que no estan escritas literalmente
en la Biblia, sin embargo estan contenidas en
ella segun el principio. Encontramos en la Bi-
blia las mismas contradicciones que encontra-
mos en Agustin y en el catolicismo en general;
s6lo que aqui se encuentran pronunciadas en
forma mas determinante, y que tienen una exis-
tencia mas llamativa y que por eso mismo in-
digna. La Biblia condena por la fe, e indulta por
el amor. Pero s6lo conoce un amor fundado en
la fe. Luego, existe aqui también un amor que
maldice, un amor inseguro, un amor que No me
da ninguna garantia de que no se convierta un
dia en odio: pues si no reconozco los articulos
de la fe, estoy fuera del alcance y del reino del
amor, soy un objeto de la maldicién, del infier-
no, de la ira de Dios, para el cual la existencia
de los infieles es un escandalo, una espina en el



0jo. El amor cristiano no ha vencido al infierno
porque no ha superado la fe. El amor es de por
si ateo: pero la fe es sin amor. EI amor es ateo
porgue no conoce cosa mas divina que si mis-
mo, porgue solo cree en si mismo como verdad
absoluta.

El amor cristiano es por eso un amor es-
pecial porque se llama cristiano y porque lo es.
Pero la universalidad esta en la esencia del
amor. Mientras que el amor cristiano no renun-
cia a la cristiandad, mientras que no convierte
al amor en la ley suprema, mientras tanto es un
amor que ofende a la veracidad -porque es pre-
cisamente amor lo que suprime la diferencia
entre el cristianismo y el llamado paganismo-
es un amor que, debido a su caracter especial,
contradice a la esencia del amor, es un amor
anormal, sin amor, que por eso mismo ya hace
mucho que se ha convertido en un objeto de la
ironia. El amor verdadero se basta a si mismo:
no necesita de ninguna tutela especial ni de



ninguna autoridad. El amor es la ley universal
de la inteligencia y de la naturaleza, que no es
otra cosa sino la realizacion de la unidad de la
especie por via de los sentimientos. Si este amor
debe ser fundado en el nombre de una persona,
entonces esto solamente es posible si se ligan
con esta persona imaginaciones irreligiosas, ya
sean de caracter especulativo, ya sean de carac-
ter religioso. Pero con la irreligiosidad se une
siempre el sectarismo, el particularismo y con
el particularismo el fanatismo. ElI amor sélo
puede fundarse en la unidad de la especie, de
la inteligencia, en la naturaleza de la humani-
dad: pero s6lo entonces es un amor profundo,
protegido en el principio, asegurado y libre,
porque se funda en el origen del amor del cual
proviene también el amor de Cristo. El amor de
Cristo también era un amor derivado. No nos
ha amado por si mismo, a raiz de su propio
poder, sino en fuerza de la naturaleza de la
humanidad. Si el amor se funda en una perso-
na, entonces este amor es un amor especial que



sblo alcanza hasta donde alcanza también el
reconocimiento de esta persona: es un amor
gue no se funda en su propio terreno y solo en
el amor. ;Acaso debemos amarnos porque Cris-
to nos ha amado? Semejante amor seria un
amor afectado e imitado. (Acaso podemos
amarnos s6lo cuando amamos a Cristo? (Es
acaso Cristo la causa principal del amor? ¢(No
es el motivo de su amor la unidad de la natura-
leza humana? ;{No es semejante amor un amor
guimérico? ;Puedo yo sobrepasar la esencia de
la especie? (Puedo yo amar algo mas sublime
gue la humanidad? Lo que Cristo ennoblecio
era el amor; lo que él era lo ha recibido del
amor solo en calidad de préstamo; no era pro-
pietario del amor como lo hacen creer las ima-
ginaciones irreligiosas. El concepto del amor es
un concepto independiente que no se deduce
recién de la vida de Cristo; al contrario, yo re-
conozco esta vida solamente porque encuentro
gue coincide con la ley, con el concepto del
amor.



Historicamente se ha demostrado esto
por el hecho de que la idea del amor no sélo
vino con el cristianismo, penetrando mediante
él en la conciencia de la humanidad, que no es
de ninguna manera solo cristiana. Las ideas del
amor acompafan las crueldades del Imperio
romano. El imperio de la politica, que reunia a
la humanidad en una forma contradictoria a su
concepto, debia descomponerse. La unidad
politica es una unidad forzosa. El despotismo
de Roma debia dirigirse hacia su interior, debia
destruirse a si mismo. Pero precisamente debi-
do a esta miseria de la politica el hombre se
libré enteramente del lazo de la politica que
ahogaba su corazon. En lugar de Roma se co-
loco el concepto de la humanidad y con ello, en
lugar del concepto de la dominacion, el concep-
to del amor. Hasta los judios habian mitigado
su espiritu sectario y religioso lleno de odio
debido al principio humanitario de la cultura
griega. Filo celebra el amor como virtud su-
prema. El concepto de la humanidad exigia que



las diferencias nacionales fueran disueltas. El
espiritu pensador ya habia vencido hacia mu-
cho las separaciones civiles y politicas de los
hombres. Por cierto, Aristételes distingue al
hombre del esclavo y coloca al esclavo como
hombre en pie de igualdad con el amo, admi-
tiendo hasta amistad entre ambos. Hubo escla-
vos que hasta llegaron a ser filésofos. Epiteto, el
esclavo, era estoico; también lo era Marco Aure-
lio, el emperador. De esta manera la filosofia ha
unido a los hombres. Los estoicos, ensefiaban
gue el hombre no habia nacido por si mismo,
sino por los demas, es decir, por el amor -una
palabra que dice infinitamente mucho mas que
la famosa palabra del emperador Marco Aure-
lio, que impone el amor del enemigo. El princi-
pio practico de los estoicos es, a este respecto, el
principio del amor. El mundo es para ellos una
ciudad comun, los hombres son ciudadanos de
esta ciudad. Especialmente Séneca celebra, con
las expresiones mas sublimes, al amor, la cle-
mencia, la humanidad, sobre todo para con los



esclavos. De este modo el rigorismo politico, y
la estrechez patridtica habian desaparecido. Un
fendmeno especial de estas tendencias humani-
tarias, la méas popular y por eso religiosa apari-
cién de este nuevo principio, era el cristianis-
mo. Lo que en otra parte se formé por el cami-
no de la ilustracion, esto mismo se pronuncio
aqui como sentimiento religioso, como objeto
de la fe. Por eso el cristianismo convirtié una
unidad general en una especial poniendo, em-
pero, el amor hacia la causa de la fe, en contra-
diccion con el amor general. La unidad no fue
llevada hasta su origen. Las diferencias nacio-
nales desaparecieron, pero en su lugar se coloca
ahora la diferencia de la fe, la oposicién entre
cristiano y no cristiano, que era mucho mas
intensa y més profunda también que la oposi-
cién nacional.

Cualquier amor fundado en un fenémeno
especial contradice, como ya se ha dicho, a la
esencia del amor, que no permite barreras y



vence todo particularismo. Debemos amar al
hombre por el hombre. EI hombre es por eso
objeto del amor, porque es un ser capaz de la
inteligencia y del amor. Es ésta la ley de la es-
pecie, la ley de la inteligencia. EI amor debe ser
un amor inmediato; hasta existe s6lo como
amor inmediato. En cambio si intercalo entre el
otro y yo, la imaginacién de una individualidad
en que la especie ya ha tenido su realizacién,
cuando yo precisamente por el amor debo rea-
lizar la especie, entonces anulo la esencia del
amor, estorbo la unidad por la imaginacion de
un tercero fuera de nosotros; porque entonces
el otro s6lo me es objeto del amor porque tiene
semejanza o comunidad con este tercero, y no
me lo es por si mismo, o sea por su esencia. Se
presentan aqui todas las contradicciones que
tenemos en la personalidad de Dios, donde el
concepto de la personalidad se afirma en la
conciencia y en los sentimientos por si mismo,
sin las cualidades que la hacen una personali-
dad amable y venerable. EI amor es la esencia



subjetiva de la especie asi como la inteligencia
es su existencia objetiva. En el amor, en la inte-
ligencia, desaparece la necesidad de una perso-
na intermediaria. Cristo no es otra cosa Sino
una imagen bajo la cual se impuso a la concien-
cia del pueblo la unidad de la especie. Cristo
amé a los hombres: él queria hacer felices a
todos sin diferencia de sexo, edad, estado, na-
cionalidad. Cristo es el amor de la humanidad
hacia si misma como hacia un cuadro -segun la
naturaleza desarrollada de la religién- o como
hacia una persona, pero una persona que como
objeto de la religion solo tiene el significado de
un cuadro, s6lo es una persona ideal. Por eso se
expresa el amor como caracteristico de sus
discipulos. Pero este amor, como ya se ha di-
cho, no es otra cosa sino la realizacién de la
unidad de la especie por los sentimientos. La
especie no es una mera idea: ella existe en los
sentimientos, en la energia del amor. Es la es-
pecie la que produce en mi el amor. Un corazon
admirable es el corazon de la especie. Luego es



Cristo, como conciencia del amor, la conciencia
de la especie. Todos debemos ser uno en Cristo.
Cristo es la conciencia de nuestra unidad. Lue-
go, quien ama al hombre por el hombre mismo,
gquien se eleva al amor de la especie, al amor
universal que corresponde a la esencia de la
especie, es cristiano, es el mismo Cristo. Hace lo
gue Cristo hizo y lo que Cristo hizo de si mis-
mo. Luego, donde la conciencia de la especie se
forma como especie, alli desaparece Cristo, sin
gue su esencia verdadera perezca; porque era el
representante, la imagen de la conciencia de la
especie.

CAPITULO VIGECIMO OCTAVO
Aplicacion final

En la contradiccién que hemos descubier-
to entre la fe y el amor tenemos la necesidad
practica de elevarnos por encima del cristia-
nismo y por encima de la esencia de la religion
en general. Hemos demostrado que el conteni-



do y el objeto de la religion son absolutamente
humanos, que el secreto de la teologia es la an-
tropologia y que el del ser divino es el ser
humano. Pero la religion no tiene la conciencia
de la humanidad ni de su contenido; mas bien
se opone a lo que es humano o por lo menos no
confiesa que su contenido sea humano. El mo-
mento decisivo y necesario para el cambio de la
Historia es, por lo tanto, la confesion clara de
gue la conciencia de Dios no es otra cosa sino la
conciencia de la especie, que el hombre sélo
puede elevarse por encima de los limites de su
individualidad o personalidad, pero no por
encima de las leyes, de las determinaciones
esenciales de su especie; que el hombre por lo
tanto no puede pensar, imaginar, sentir, creer,
querer y venerar a otro ser, como ser absoluto y
divino, que el mismo ser humano.

Nuestra relacion con la religion es en con-
secuencia no exclusivamente negativa, sino
critica; separamos lo verdadero de lo falso



-aunque por cierto la verdad separada de lo
gue es falso, siempre es una verdad nueva y
esencialmente diferente de la verdad vieja. La
religion es la primera conciencia que tiene el
hombre de si mismo. Santas son las religiones,
precisamente porque son las tradiciones de la
primera conciencia. Pero, lo que para la religion
es lo primero, o sea Dios, esto es, como se ha
demostrado, de acuerdo a la verdad, lo segun-
do, pues solo es la esencia objetiva del hombre;
y lo que para ella es lo segundo, o sea el hom-
bre, debe ser colocado y pronunciado como lo
primero. El amor hacia el hombre no debe ser
derivado; debe convertirse en un amor original.
Recién entonces el amor es un poder verdade-
ro, santo y de absoluta confianza. Si la esencia
del hombre es el ser supremo del hombre, debe
ser practicamente la ley suprema y primera del
hombre, el amor del hombre al hombre. Homo
homini Deus est. El hombre es el Dios porque el
hombre es el Dios para el hombre -es éste el
principio supremo y préactico- es éste el mo-



mento decisivo que cambia la historia del
mundo. Las relaciones del nifio con los padres,
del esposo con la esposa, del hermano con el
hermano, del amigo con el amigo, y en general
del hombre con el hombre, es en una palabra
todas las relaciones morales, son de por si rela-
ciones verdaderamente religiosas. La vida es,
en general, en sus relaciones esenciales de una
naturaleza absolutamente divina. Su consagra-
cién religiosa no la recibe por la bendicién del
sacerdote. La religién quiere consagrar un obje-
to mediante una accién de por si puramente
extrinseca; de este modo ella pretende ser una
potencia sagrada; fuera de si s6lo conoce rela-
ciones terrenales, no divinas y precisamente
por eso ella viene para santificarlas y consa-
grarlas.

Pero el matrimonio -naturalmente como
unién libre del amor -es por si mismo sagrado,
por la naturaleza de la unién que aqui se reali-
za. Solo es verdadero, el matrimonio religioso,



gue corresponde a la esencia del matrimonio, al
amor. Y asi es con las demas relaciones mora-
les. S6lo son morales, s6lo son cultivadas en el
sentido moral, donde son por si mismas consi-
deradas como religiosas. Verdadera amistad
solo existe alli donde los limites de la amistad
se observan con conciencia religiosa, con la
misma conciencia con que los creyentes conser-
van la dignidad de su Dios. Sagrada es y sea
para ti la amistad, sagrada la propiedad, sagra-
do el matrimonio, sagrado el bien de todo
hombre, pero sagrado en si y para si. En el cris-
tianismo, las leyes morales se conciben como
mandamientos de Dios, se convierte la moral
misma en un criterio de la religiosidad: pero,
sin embargo, la moral tiene un significado su-
bordinado, no tiene para si misma el significa-
do de la religion. Esta sélo existe en la fe. Sobre
la moral estd Dios como un ser distinto del
hombre, como un ser al cual pertenece lo mejor,
mientras que para el hombre sélo queda la ba-
sura. Todos los sentimientos que deben ser di-



rigidos hacia la vida, hacia el hombre, todas sus
mejores fuerzas, las gasta el hombre en favor de
un ser que no necesita de nada. La verdadera
causa se convierte en un simple medio sin im-
portancia, una causa so6lo imaginada en una
causa verdadera y real. El hombre da gracias a
Dios por el bien que el otro le ha hecho hasta
con sacrificios. Las gracias que él expresa a su
benefactor, s6lo son aparentes, no son para €l
sino para Dios. El agradece a Dios; en cambio,
es ingrato para con los hombres. De este modo,
el sentido moral perece en la religién, EI hom-
bre sacrifica al hombre en favor de Dios. El sa-
crificio humano es, en verdad, sélo una expre-
sion plastica del secreto intrinseco de la reli-
gion. Donde se sacrifican hombres a Dios, se
consideran estos sacrificios como los mas altos
y la vida sensitiva como el bien supremo. Por
eso se sacrifica la vida a Dios, y esto en casos
extraordinarios, porque se cree asi rendir a él el
honor maximo. Si el cristianismo, por lo menos
en nuestros tiempos, ya no sacrifica seres



humanos a su Dios, se debe, si se prescinde de
otras razones, sélo al hecho de que la vida cor-
poral ya no se considera como el bien supremo;
en su lugar se sacrifican a Dios el alma, la con-
viccidn, porque hasta se los cree mas altos. Pero
lo comun es que el hombre, en la religion, sacri-
fica una obligacién para con el hombre -como la
de respetar la vida del otro y ser agradecido- a
una obligacion religiosa, sacrificando la rela-
cion con el hombre a la relacion con Dios. Los
cristianos han eliminado, mediante la doctrina
de que Dios no necesita de nada, siendo esta
propiedad sélo un objeto de la pura adoracion,
muchas imaginaciones barbaras. Pero esta pro-
piedad de Dios es solamente un concepto abs-
tracto y metafisico, que en ninguna forma es el
fundamento de la esencia propia de la religion.
La necesidad de adoracion, colocada solamente
en el lado subjetivo, es para los sentimientos
religiosos una cosa indiferente. Por eso debe
ponerse en Dios una determinacion que corres-
ponda a la necesidad subjetiva, aunque no sea



con palabras, pero por lo menos con hechos,
para poder establecer reciprocidad: Todas las
determinaciones reales de la religion descansan
en la reciprocidad. EI hombre religioso piensa
en Dios porque Dios piensa en él, ama a Dios
porque Dios lo ha amado primero, etc. Dios es
celoso con respecto al hombre -la religion es
celosa con respecto a la moral; ella observa sus
mejores fuerzas, da al hombre lo que es del
hombre, pero a Dios lo que es de Dios. Y Dios
es el sentimiento verdadero, es el corazoén.

Si en los tiempos en que la religiéon era
una cosa sagrada, encontramos que el matri-
monio, la propiedad, las leyes de estado fueron
respetadas debemos tener en cuenta que esto
no tiene su causa en la religion, sino en la con-
ciencia original y naturalmente moral y justicie-
ra para la cual las relaciones juridicas y mora-
les, ya de por si son santas. Para quien el dere-
cho no es una cosa sagrada en si misma, no le
serd tampoco jamas por la religién. La propie-



dad no se ha hecho sagrada porque fue consi-
derada como una institucion divina; sino por-
gue fue considerada por si misma como algo
sagrado, fue considerada también como una
institucion divina. El amor no es sagrado por el
hecho de que es un predicado de Dios; sino que
es un predicado de Dios porque ya de por si es
divino. Los paganos no veneran la luz ni la
fuente porque sean un don de Dios, sino por-
gue estas cosas son beneficiosas para el hom-
bre, porque dan alivio al que sufre, y por eso
les atribuian honores divinos.

Donde la moral se funda en la teologia y
el derecho en la institucién divina, se pueden
justificar y fundamentar las cosas mas inmora-
les, injustas e improbas. S6lo puedo fundamen-
tar la moral por la teologia, cuando yo mismo,
mediante la moral, determino el ser divino. De
lo contrario no tengo criterio de lo que es moral
e inmoral; sino tengo una base inmoral y arbi-
traria, de la cual puedo derivar todas las cosas



posibles. Debo, por lo tanto, poner la moral en
Dios, si es que quiero fundamentarla por Dios;
es decir, que puedo fundamentar la moral, el
derecho, en una palabra, todas las relaciones
esenciales so6lo por si mismas, y sélo las fun-
damento en forma verdadera, asi como manda
la verdad, cuando las fundamenta por si mis-
mas. Atribuir una cosa a Dios, o derivarla de
Dios, no significa otra cosa sino quitar algo a la
inteligencia que examina, llamar algo como
indudable, sagrado y santo sin dar cuenta de
ello. Por eso cuando la moral y el derecho son
fundamentados en la teologia, hay, o un desco-
nocimiento absoluto o una intencién mala y
premeditada. Cuando nos interesa verdadera-
mente el derecho, no necesitamos un estimulo
ni una ayuda de arriba. No necesitamos ningun
derecho cristiano: necesitamos solamente un
derecho razonable, justiciero y humano. Lo que
es verdad, lo que es bueno, tiene su causa de
consagraciéon en si mismo, en su cualidad.
Cuando queremos en verdad la moral, vale ella



por si misma como un poder divino. Si la moral
no tiene ningun fundamento en si misma, no
hay tampoco ninguna necesidad intrinseca para
la moral. La moral es entonces librada a la arbi-
trariedad absoluta de la religion.

Luego tratase en la relacion que tiene la
inteligencia consciente con la religion, sélo de
la destruccion de una ilusion -pero de una ilu-
sion, que no es, de ninguna manera, algo indi-
ferente, sino que més bien ha sido un perjuicio
fundamental para la humanidad, porque quita
al hombre, tanto la fuerza de la vida real, como
el sentido de la verdad y de la virtud; porque
hasta el amor, que es de por si el sentido més
verdadero, se convierte por la religiosidad, en
un sentido sélo aparente e ilusorio, porque el
amor religioso quiere al hombre so6lo por Dios,
quiere por lo tanto sélo aparentemente al hom-
bre, pues en verdad s6lo quiere a Dios.

Como hemos demostrado, sélo necesita-
mos invertir el orden de las relaciones religio-



sas, contemplando lo que es un medio para la
religion, siempre como una finalidad, lo que
para ella es subordinado, secundario, condicio-
nal como cosa principal, como cosa original.
Entonces habremos destruido la ilusion y la luz
de la verdad iluminara nuestros ojos. Los sa-
cramentos del bautismo y de la cena del Sefior,
estos simbolos esenciales y caracteristicos de la
religion cristiana, pueden confirmar e ilustrar
esta verdad.

El agua del bautismo es para la religion el
medio por el cual el Espiritu Santo se comunica
al hombre. Pero mediante esta determinacion,
se pone la religién en contradiccién con la inte-
ligencia, con la verdad de la naturaleza de las
cosas. Por un lado, la cualidad natural del agua
es importante; por otro lado no lo es, es un
simple medio arbitrario de la gracia y de la
omnipotencia divina. De estas y otras insopor-
tables contradicciones nos libramos, dandole al
bautismo el verdadero significado al conside-



rado como un signo de la importancia de la
misma agua. El bautismo debe representar el
efecto milagroso pero natural del agua sobre el
hombre. Efectivamente, el agua no sélo tiene
efectos fisicos sino también efectos morales e
intelectuales sobre el hombre. El agua purifica
al hombre no solamente de la suciedad corpo-
ral, sino que lo libra también de la ceguera
mental; él ve y piensa mas claramente, se siente
mas libre; el agua apaga el ardor de la concu-
piscencia. jCuantos santos se refugiaron en esta
cualidad natural del agua para vencer las tenta-
ciones del diablo! Lo que la gracia te negaba te
lo dio la naturaleza. El agua no solamente per-
tenece a la dieta, sino también a la pedagogia.
Limpiarse, bafiarse, es la virtud primera aun-
gue sea la mas infima. En la ducha se apaga la
concupiscencia del egoismo. El agua es el me-
dio més préximo y primero para hacer amistad
con la naturaleza. El bafio en el agua es, por
decir asi, un proceso quimico en que se disuel-
ve nuestro egoismo en la esencia objetiva de la



naturaleza. EL hombre que sale del agua se
siente como un hombre nuevo y recién nacido.
La doctrina de que la moral no puede nada sin
los medios de la gracia, tiene un buen sentido
cuando colocamos en lugar de los medios de
gracia sobrenaturales e imaginados, los medios
naturales. La moral no puede hacer nada sin la
naturaleza, debe unirse con los medios de natu-
raleza mas sencillos. Los secretos méas profun-
dos se encuentran en lo que es comun y lo que
es cosa diaria. Esta verdad la anulan la religion
y la especulacién sobrenaturales, sacrificando
los verdaderos secretos a los secretos ilusorios,
como lo hacen aqui, al sacrificar la verdadera
fuerza milagrosa del agua a una fuerza mila-
grosa imaginada. El agua es el medio més sen-
cillo de la gracia y una medicina, tanto contra
las enfermedades del alma como del cuerpo.
Pero el agua sdélo obra si se la aplica con regula-
ridad. El bautismo, como acto Unico, no es un
hecho enteramente sin autoridad y sin impor-
tancia o, si se ligan con él efectos reales, una



institucion irreligiosa. En cambio, el bautismo
es una institucién razonable si se presenta y se
celebra en él la fuerza curativa moral y fisica
del agua y de la naturaleza en general.

Pero el sacramento del agua necesita un
complemento. El agua es un elemento de vida
universal, nos recuerda nuestro origen y lo que
tenemos en comun con las plantas y los anima-
les. En el bautismo de agua nos inclinamos bajo
el poder de la fuerza pura de la naturaleza; el
agua es la materia de la igualdad y libertad
naturales, es el espejo de la época de oro. Pero
nosotros, los hombres, nos diferenciamos tam-
bién de la fauna y de la flora que comprende-
mos junto con el imperio inorganico bajo el
nombre comun de la naturaleza -nos diferen-
ciamos también de la naturaleza. Por eso de-
bemos también celebrar nuestra distincion,
nuestra diferencia esencial. Los simbolos de
esta nuestra diferencia son vino y pan. Pan y
vino son, segun su materia, productos de la



naturaleza; segun su forma, productos del
hombre. Mediante el agua declaramos: el hom-
bre no puede hacer nada sin la naturaleza; por
el pan y el vino, declaramos: la naturaleza no
puede producir nada, por lo menos nada espiri-
tual, sin el hombre; la naturaleza necesita del
hombre asi como el hombre, de la naturaleza.
En el agua se destruye la actividad espiritual
del hombre; en pan y vino la disfrutamos. Pan
y vino son productos sobrenaturales -en el sen-
tido verdadero de la palabra que no contradice
ni a la inteligencia ni a la naturaleza. Adoramos
en el agua la pura fuerza de la naturaleza, ado-
ramos en el vino y el pan la fuerza sobrenatural
del espiritu, de la conciencia del hombre. Por
eso es esta fiesta s6lo para un hombre que ha
llegado a la conciencia. El bautismo se imparte
a los nifios. Pero a la vez celebramos aqui la
verdadera relacion del espiritu con la naturale-
za: la naturaleza da la materia, el espiritu da la
forma. La fiesta del bautismo con agua, nos
ensefia a guardar gratitud hacia la naturaleza;



la fiesta de pan y vino, gratitud hacia el hom-
bre. Pan y vino pertenecen a las invenciones
mas antiguas. Pan y vino objetivan, simbolizan
la verdad de que el hombre es el Dios y el sal-
vador del hombre.

Comer y beber es el misterio de la cena
del Sefior -comer y beber es, en efecto, de por si
un acto religioso; por lo menos deberia serlo.
Por eso, piensa en cada bocado de pan que te
libra del hambre, y en cada trago de vino que
alegra tu corazén, en aquel Dios que te ha dado
estos dones benéficos: en el hombre. Pero no
olvides la gratitud hacia el hombre, la gratitud
hacia la naturaleza. No olvides que el vino es la
sangre de la planta, y la harina, la carne de la
planta que es sacrificada en bien de tu existen-
cia. No olvides que la planta simboliza la esen-
cia de la naturaleza que se sacrifica para tu bien
sin egoismo. Luego no olvides las gracias que
debes a la cualidad natural del pan y del vino.
Y si quieres acaso reir de que yo llame al comer



y al beber (porque son actos comunes y diarios
y por eso mismo realizados por innumerables
hombres sin espiritu y sin ideas), actos religio-
sos, pues bien, entonces piensa que también la
cena del Sefior es para muchos hombres un acto
sin espiritu porque se efectia a menudo. Para
comprender bien el significado de esta cena de
pan y vino, imaginate estar en una situacion
donde este acto de por si diario se interrumpe a
la fuerza. El hambre y la sed no solamente des-
truyen la fuerza fisica, sino también la fuerza
espiritual y moral del hombre, le quitan la
humanidad, la inteligencia, la conciencia. Si
hubieras pasado semejante indigencia, semejan-
te desgracia, alabarias y bendecirias la cualidad
natural del pan y del vino que te han devuelto
tu humanidad y tu inteligencia. S6lo necesitas
interrumpir el curso ordinario y comuan de las
cosas, para darle a lo que es comun una impor-
tancia descomunal y para atribuir a la vida co-
mo tal un significado religioso. jPor eso, santo



nos sea el pan, santo el vino y santa también el
agua! Amén.

APENDICE
Explicaciones, observaciones, citas

La conciencia del ser infinito no es otra
cosa que la conciencia del hombre de la infini-
dad de su ser, o sea: en el ser infinito, que es el
objeto de la religion; el hombre ve como objeto
s6lo su propio ser infinito.

Dios -dice Santo Toméas de Aquino- no es
ningan cuerpo. Cada cuerpo es finito. Y nosotros
podemos llegar, con nuestra inteligencia e imagina-
cion, hasta més all4 de cualquier cuerpo finito. Si
Dios fuera un cuerpo, podriamos pensar con nuestra
inteligencia y nuestra fuerza imaginativa algo que
seria mas grande que Dios, cosa que se contradice.
(Summa contra gentiles, lib. I, c. 20). El cielo y
los angeles tienen fuerzas finitas, luego no pueden
llenar la infinita fuerza de comprension de nuestro



espiritu. (J. L. Viwa sw verit. Fidei Christ, lib. I,
de fine hom). La beatitud es nuestro deseo altimo y
anico. Pero este deseo no lo puede llenar ningin
bien terrenal, pues todo lo que es terrenal esté debajo
del espiritu humano. Dios solo es el ser que puede
llenar el deseo del hombre, que puede hacerla beato;
pues el espiritu humano conoce por su inteligencia;
él desea mediante su voluntad el bien universal (es
decir, el bien infinito); pero sdélo en Dios se encuen-
tra el bien universal. (Tomés de Aquino, De
princ. regim., lib. I, c. 8). El objeto de la inteligen-
cia humana es la verdad universal (universale ve-
rum, es decir, lo verdadero en general, o sea la ver-
dad que no es limitada de un modo determinado); el
objeto de la voluntad humana o sea del deseo huma-
no, es empero, el bien universal, que no se encuentra
en ningun ser creado (es decir, finito), sino que se
encuentra solamente en Dios. Luego s6lo Dios puede
llenar la voluntad humana. (Tomas, Punto sum-
ma theol. sac prima secundae, Qu I, 8). Pero si
el objeto correspondiente y adecuado para el
espiritu humano, no puede ser nada de lo que
es corporal o terrenal, nada que es determinado



o finito, si solamente lo puede ser el infinito, si
sblo éste ser puede llenar la voluntad de la inte-
ligencia del hombre, entonces para el hombre
solo la infinidad del propio ser es el objeto en el
ser infinito, y el ser infinito no es otra cosa que
una expresion, una apariencia, una revelacion o
una objetivacién del propio ser ilimitado del
hombre. Un ser mortal no sabe nada de un ser in-
mortal. (Sollustius bei H. Grotius De verit. relig.
christ., lib. I, c. 24, Not. 1). Es decir, aquel ser
para el cual un ser inmortal es el objeto, debe
ser también inmortal. En el ser infinito, sélo en
mi calidad de sujeto y de ser es para mi aquello
un objeto, lo que es un predicado o una propie-
dad de mi mismo. El ser infinito no es otra cosa
gue la infinidad personificada del hombre; Dios
no es otra cosa que la deidad o divinidad del
hombre personificada y representada como un
ser.



